Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan
Volume 6, No 5, November 2025, pp. 1351-1359

P-ISSN: 2721-2491 E-ISSN: 2721-2491

DOI: http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i5.812

Published By: CV. Rifainstitut

Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan
Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi Politik

Hendi Rustandi!”

! Institut Agama Islam Persis Bandung, Indonesia

ARTICLE INFO

ABSTRAK

Article history:

Received September 26, 2025
Revised December 20, 2025
Accepted December 24, 2025
Available online December 24, 2025

Kata Kunci:

Politik Identitas, Agama, Etnisitas,
Media Sosial, Demokrasi Indonesia,
Polarisasi, Kontestasi Politik

Keywords:

Identity Politics, Religion, Ethnicity,
Social Media, Indonesian
Democracy, Polarization, Political
Contestation

[@Nole

This is an open access article under the CC
BY-S4 license.

Copyright ©2025 by Author. Published by
CV. Rifainstitut

Artikel ini menganalisis dinamika politik identitas di Indonesia dengan
menekankan pada interaksi antara agama, etnisitas, dan media sosial dalam
membentuk kontestasi politik di era demokrasi digital. Menggunakan
pendekatan konseptual interseksionalitas dan teori framing, artikel ini
menunjukkan bahwa ketiga elemen tersebut saling menguatkan dalam
menciptakan polarisasi identitas yang memengaruhi preferensi elektoral,
persepsi publik, dan formasi opini politik. Studi ini menguraikan bagaimana
media sosial menjadi akselerator utama dalam menyebarkan narasi eksklusif
berbasis identitas, yang sering kali memperdalam fragmentasi sosial dan
melemahkan deliberasi demokratis. Melalui analisis terhadap berbagai kasus
kontemporer seperti Pilkada DKI 2017 dan Pilpres 2024, artikel ini menyoroti
bahwa politik identitas bukan hanya alat mobilisasi, tetapi telah menjadi strategi
kekuasaan yang terinstitusionalisasi. Di sisi lain, penelitian ini mengajukan
berbagai strategi mitigasi, termasuk pendidikan multikultural, regulasi media
digital yang etis, afirmasi kebijakan untuk kelompok rentan, serta kepemimpinan
politik transformatif. Temuan ini memberikan kontribusi terhadap diskursus
akademik dan kebijakan tentang penguatan demokrasi inklusif di tengah
masyarakat pluralistik.

ABSTRACT

This article analyzes the dynamics of identity politics in Indonesia, emphasizing
the interaction between religion, ethnicity, and social media in shaping political
contestation in the era of digital democracy. Using the conceptual approach of
intersectionality and framing theory, this article demonstrates that these three
elements mutually reinforce each other, creating identity polarization that
influences electoral preferences, public perception, and political opinion
formation. This study outlines how social media has become a key accelerator
in the spread of exclusive, identity-based narratives, which often deepen social
fragmentation and undermine democratic deliberation. Through an analysis of
contemporary cases such as the 2017 Jakarta gubernatorial election and the
2024 presidential election, this article highlights that identity politics is not
merely a tool of mobilization but has become an institutionalized strategy of
power. Furthermore, this research proposes various mitigation strategies,
including multicultural education, ethical digital media regulation, affirmative
policies for vulnerable groups, and transformative political leadership. These
findings contribute to academic and policy discourse on strengthening inclusive
democracy in pluralistic societies.

1. PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai bangsa dengan keragaman etnis, agama, bahasa, dan budaya
yang sangat tinggi. Data sensus menunjukkan bahwa lebih dari 1.300 kelompok etnis mendiami
wilayah nusantara (BPS, 2020), sementara keberagaman agama diakui dalam konstitusi melalui
pengakuan terhadap enam agama resmi. Keragaman ini menjadi fondasi sosial-politik yang
kaya, namun juga menyimpan potensi konflik, terutama ketika identitas digunakan sebagai alat
mobilisasi politik (Taylor, 1994).

*Corresponding author

E-mail addresses: edukasihendi@gmail.com (Hendi Rustandi)


http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i5.812
mailto:edukasihendi@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi
Politik

Setelah reformasi 1998, Indonesia mengalami liberalisasi politik yang membuka ruang
partisipasi yang lebih luas bagi berbagai kelompok sosial. Hal ini mendorong ekspresi identitas
secara lebih bebas dalam ruang publik dan politik, termasuk melalui pembentukan partai
berbasis agama atau etnis (Mietzner, 2010). Namun, kebebasan ini tidak selalu berjalan linier
dengan penguatan demokrasi substantif. Dalam beberapa dekade terakhir, munculnya politik
identitas semakin menonjol, di mana identitas agama atau etnis digunakan bukan hanya sebagai
alat representasi politik, tetapi juga sebagai sarana eksklusi terhadap kelompok lain (Gennaioli
& Tabellini, 2018).

Politik identitas memiliki dua sisi. Di satu sisi, ia memungkinkan kelompok-kelompok
marjinal memperjuangkan hak dan pengakuan kolektif mereka (Young, 2020). Namun di sisi
lain, ia berisiko memperdalam polarisasi dan fragmentasi sosial, terutama ketika dimainkan
secara instrumental oleh elite politik dalam kontestasi kekuasaan. Fenomena ini diperburuk
oleh perkembangan teknologi digital, khususnya media sosial, yang memungkinkan
penyebaran cepat narasi berbasis identitas. Media sosial berperan sebagai ruang gema (echo
chamber) yang memperkuat persepsi kelompok, menyebarkan hoaks, serta meminimalkan
ruang dialog lintas identitas (Sunstein, 2001); (Kubin & Sikorski, 2023).

Kendati banyak studi telah membahas aspek-aspek terpisah dari politik identitas di
Indonesia—misalnya dalam hal agama atau etnis—masih sedikit penelitian yang
mengintegrasikan secara simultan bagaimana ketiga elemen utama: agama, etnisitas, dan media
sosial, saling berinteraksi dan membentuk lanskap kontestasi politik kontemporer Indonesia
secara sistematis.

Artikel ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan utama: bagaimana interaksi antara
agama, etnisitas, dan media sosial membentuk pola politik identitas di Indonesia, serta apa
dampaknya terhadap kohesi sosial dan dinamika demokrasi? Dengan menjawab pertanyaan ini,
artikel ini ingin memberikan kontribusi teoritis dan praktis, khususnya dalam mengembangkan
pendekatan interdisipliner yang komprehensif untuk memahami fenomena politik identitas di
negara-negara multikultural seperti Indonesia.

Dengan membahas dimensi konseptual, historis, dan empiris, tulisan ini diharapkan dapat
memperkaya wacana ilmiah sekaligus memberikan pijakan kebijakan yang tepat dalam
mengelola keragaman identitas secara adil dan konstruktif.

2. KAJIAN LITERATUR

Untuk memahami dinamika politik identitas di Indonesia, tulisan ini menggunakan
pendekatan multidisipliner yang menggabungkan empat kerangka teori utama.

Pertama, Teori Identitas Sosial yang dikembangkan oleh Tajfel dan Turner (Tajfel &
Turner, 1979) menjelaskan bahwa individu membentuk identitas melalui afiliasi terhadap
kelompok sosial tertentu, seperti agama dan etnis. Dalam konteks ini, masyarakat Indonesia
cenderung membentuk solidaritas berdasarkan kesamaan identitas, seperti "kami" (ingroup)
dan "mereka" (outgroup). Proses kategorisasi sosial ini menghasilkan bias kelompok dan
berpotensi menimbulkan konflik ketika perbedaan identitas dimanipulasi dalam kontestasi
politik (Tajfel & Turner, 1979).

Kedua, Teori Pembingkaian (Framing Theory) dari Robert Entman (Entman, 1993)
digunakan untuk menjelaskan bagaimana media—terutama media sosial—membingkai isu-isu
identitas dalam cara yang memengaruhi persepsi dan opini publik. Framing menentukan aspek
mana dari suatu isu yang ditonjolkan dan mana yang disembunyikan, sehingga dapat
memperkuat atau melemahkan solidaritas identitas kelompok tertentu. Dalam politik identitas,
framing digunakan oleh aktor politik untuk menekankan narasi keagamaan atau etnisitas guna
memperoleh dukungan publik (Entman, 1993).

Ketiga, artikel ini menggunakan Teori Ruang Gema (Echo Chamber) dari Cass Sunstein
(2001), yang menjelaskan bagaimana media sosial memperkuat pendapat dan keyakinan

1352



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359

pengguna dengan menyaring konten yang sejalan dengan pandangan mereka. Hal ini
menciptakan lingkungan yang homogen dan menghambat dialog lintas identitas. Dalam
konteks Indonesia, ruang gema ini sangat berpengaruh dalam memperkuat polarisasi politik
berbasis agama dan etnis, karena pengguna cenderung hanya berinteraksi dengan informasi
yang memperkuat identitas kelompok mereka (Sunstein, 2001; Kubin & Sikorski, 2023).

Keempat, pendekatan politik afektif dan populisme menjadi penting dalam menjelaskan
mengapa politik identitas begitu kuat dalam memengaruhi pemilih. Menurut Moffitt (Moffitt,
2016), populisme tidak hanya menyampaikan program politik, tetapi juga memainkan gaya
emosional dan performatif untuk membentuk keterikatan emosional antara pemimpin dan
pendukung. Bos et al. (Bos et al., 2019) menambahkan bahwa populisme menggunakan
framing sosial identitas untuk menciptakan dikotomi antara “rakyat” dan “elit”, serta menyasar
perasaan ketidakadilan yang dirasakan oleh kelompok tertentu. Dalam hal ini, emosi seperti
ketakutan atau kemarahan terhadap kelompok lain digunakan untuk memperkuat ikatan
identitas politik.

Dengan mengintegrasikan keempat teori tersebut, artikel ini berupaya menjelaskan secara
komprehensif bagaimana agama, etnisitas, dan media sosial tidak hanya berdiri sebagai faktor
yang terpisah, tetapi saling berinteraksi dan memperkuat dalam membentuk lanskap politik
identitas di Indonesia.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konseptual-
empiris untuk mengkaji dinamika politik identitas di Indonesia. Pendekatan kualitatif dipilih
karena memungkinkan interpretasi mendalam terhadap fenomena kompleks berupa interaksi
agama, etnisitas, dan media sosial dalam konteks politik (Creswell & Poth, 2018). Penelitian
menggunakan desain studi kasus multipel dengan fokus pada Pilkada DKI Jakarta 2017 dan
Pilpres 2019-2024.

Kerangka teoritis mengintegrasikan Teori Identitas Sosial (Tajfel & Turner, 1979), Teori
Framing (Entman, 1993), Teori Ruang Gema (Sunstein, 2001), dan Teori Politik Afektif
(Moffitt, 2016). Data primer berupa dokumen resmi hasil pemilu, laporan survei elektoral LSI
dan Indikator Politik Indonesia, serta konten media sosial kampanye politik. Data sekunder
meliputi literatur akademik terkini tentang politik identitas dan demokrasi digital.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, analisis konten digital dengan
sampling purposif terhadap konten viral selama kampanye, dan analisis data survei eksisting.
Periode pengumpulan data mencakup 2017-2024 untuk analisis longitudinal evolusi politik
identitas di era digital (Van Dijck et al., 2023).

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Agama sebagai Basis Politik Identitas

Agama memainkan peran krusial dalam pembentukan identitas kolektif masyarakat
Indonesia. Sejak era kolonial, organisasi seperti Sarekat Islam dan Nahdlatul Ulama telah
menggunakan nilai-nilai agama sebagai instrumen perjuangan politik dan sosial dalam
melawan penjajahan (Noer, 1973). Agama menjadi sumber solidaritas sosial dan sekaligus
landasan moral dalam gerakan kebangsaan. Pengaruh historis ini menjadikan agama tidak
hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai sarana mobilisasi politik.

Dalam politik kontemporer, agama tetap memainkan peran sentral dalam membentuk
identitas politik masyarakat. Salah satu titik balik yang paling mencolok adalah Pilkada DKI
Jakarta 2017, di mana isu keagamaan digunakan secara eksplisit dalam membingkai lawan
politik, terutama terhadap Basuki Tjahaja Purnama (Ahok), yang berlatar belakang etnis
Tionghoa dan beragama Kristen. Narasi keagamaan dalam kampanye politik tersebut tidak

1353



Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi
Politik
hanya dimobilisasi oleh aktor politik, tetapi juga diperkuat melalui media sosial dan ceramah
keagamaan, yang kemudian mendorong polarisasi sosial secara tajam (Mietzner & Muhtadi,
2018).

Fenomena serupa kembeali terlihat dalam Pilpres 2024. Meskipun para kandidat berusaha
menampilkan citra inklusif, sentimen berbasis agama tetap mewarnai preferensi pemilih.
Misalnya, pasangan Anies Baswedan—Muhaimin Iskandar mendapat dukungan kuat dari basis
pemilih Muslim konservatif dan jaringan pesantren tradisional, sementara Ganjar Pranowo—
Mahfud MD mendapat dukungan signifikan dari kelompok Islam moderat dan nasionalis.
Dalam berbagai survei seperti LSI (2024) dan Indikator Politik Indonesia, orientasi keagamaan
pemilih menjadi salah satu determinan penting dalam pola dukungan politik. Selain itu,
kampanye di media sosial memperlihatkan bagaimana narasi keagamaan—baik secara
simbolik maupun eksplisit—digunakan untuk memperkuat loyalitas politik kelompok tertentu,
sering kali dengan mengorbankan narasi kebangsaan yang inklusif.

Kehadiran partai-partai berbasis agama seperti PKS, PPP, atau PKB juga menunjukkan
bahwa agama tetap menjadi bahasa politik yang efektif. Namun, ketika agama dijadikan alat
untuk mengasingkan kelompok lain, seperti minoritas agama atau etnis, maka politik identitas
berbasis agama berubah menjadi eksklusivisme yang berbahaya bagi kohesi sosial. Fenomena
ini memperkuat dikotomi “kami” versus “mereka” yang berdampak negatif terhadap stabilitas
demokrasi dan keberagaman Indonesia (Liddle & Mujani, 2019).

Etnisitas dan Politik Lokal

Etnisitas merupakan salah satu unsur identitas sosial yang signifikan dalam membentuk
perilaku politik, terutama dalam konteks lokal di Indonesia yang sangat pluralistik. Dengan
lebih dari 1.300 kelompok etnis, kompetisi politik lokal di Indonesia kerap dibingkai oleh
afiliasi etnis yang kuat (Ananta et al., 2015). Dalam banyak kasus, ikatan primordial ini
dimobilisasi secara strategis oleh aktor politik lokal untuk membangun dukungan berbasis
kesamaan identitas. Teori primordialisme menjelaskan bahwa loyalitas etnis bersifat laten dan
dapat diaktifkan ketika terjadi kontestasi kekuasaan atau ketimpangan distribusi sumber daya
(Geertz, 1973).

Pada praktiknya, pemilihan kepala daerah (pilkada) sering menjadi ajang kontestasi
politik identitas berbasis etnis. Kandidat yang berasal dari etnis mayoritas di suatu wilayah
sering kali memperoleh keuntungan elektoral dibanding kandidat dari etnis minoritas. Sebagai
contoh, dalam Pilkada Kalimantan Barat, ketegangan antara etnis Dayak dan Melayu kerap
memengaruhi peta dukungan politik (Qodir et al., 2022). Di Papua, identitas etnis digunakan
untuk menegaskan hak politik orang asli Papua (OAP), termasuk dalam aturan afirmatif tentang
calon kepala daerah yang harus berasal dari etnis lokal (Kusumaryati, 2021).

Konsep clientelism juga penting dalam memahami politik etnis di tingkat lokal. Dalam
konteks ini, elite politik etnis menjalin hubungan patron-klien dengan komunitasnya untuk
menjaga loyalitas dan kontrol sosial. Hubungan ini sering melibatkan pertukaran sumber daya,
jabatan, atau proyek pembangunan berbasis wilayah etnis tertentu (Aspinall & Sukmajati,
2016).

Etnisitas tidak hanya menjadi sumber dukungan politik, tetapi juga berpotensi
menciptakan konflik apabila dikelola secara eksklusif. Ketimpangan dalam akses terhadap
kekuasaan atau sumber daya antaretnis dapat memicu rasa marginalisasi yang berujung pada
kekerasan kolektif. Sebagai contoh, kerusuhan di Ambon (1999-2002) dan Poso sebagian
besar dipicu oleh ketegangan horizontal berbasis agama dan etnis, yang kemudian dieksploitasi
oleh kepentingan politik lokal (Bertrand, 2004).

Pada Pilpres 2024, kendati isu agama lebih dominan dalam wacana publik, etnisitas tetap
memainkan peran penting, terutama dalam pembentukan aliansi politik dan persebaran
dukungan wilayah. Pemilih etnis Jawa, misalnya, menunjukkan kecenderungan kuat dalam

1354



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359

mendukung calon presiden yang memiliki latar belakang budaya dan bahasa yang sama, seperti
terlihat dalam basis suara Ganjar Pranowo di Jawa Tengah dan DIY (LSI, 2024). Sementara
itu, di wilayah Indonesia timur, identitas etnis lebih dikaitkan dengan aspirasi kedaulatan lokal
dan keadilan distribusi, bukan hanya soal keterwakilan simbolik.

Dengan demikian, etnisitas dalam politik lokal Indonesia merupakan faktor yang
kompleks: ia bisa menjadi wahana demokratisasi dan representasi, tetapi juga sumber
fragmentasi jika tidak ditangani secara inklusif. Kebijakan afirmatif, distribusi kekuasaan yang
adil, serta pendidikan multikultural menjadi kunci dalam meredam ekses negatif dari politisasi
etnis.

Media Sosial dan Polarisasi Identitas

Media sosial telah menjadi katalis utama dalam transformasi komunikasi politik modern,
terutama dalam membentuk dan memperkuat politik identitas. Platform seperti Facebook,
Twitter (X), TikTok, dan Instagram tidak hanya menjadi ruang ekspresi identitas, tetapi juga
arena kontestasi simbolik di mana agama dan etnis dikomodifikasi dalam narasi politik
(Tornberg, 2020).

Salah satu fenomena penting yang muncul adalah ruang gema (echo chamber), di mana
algoritma platform media sosial menyaring informasi agar sesuai dengan preferensi pengguna.
Hal ini menyebabkan pengguna lebih sering terpapar informasi yang memperkuat keyakinan
awal mereka, sehingga mempersempit ruang dialog lintas identitas (Sunstein, 2001; Kubin &
Sikorski, 2023). Studi oleh Barbera et al. (2015) menunjukkan bahwa interaksi sosial di media
digital cenderung mengonsolidasikan opini yang sudah terbentuk sebelumnya, memperkuat
polarisasi politik.

Media sosial juga memperkuat politik afektif, yakni penggunaan emosi seperti
kemarahan, ketakutan, atau kebanggaan kolektif sebagai alat mobilisasi politik (Papacharissi,
2015). Dalam konteks Indonesia, isu-isu yang mengandung dimensi agama atau etnis dengan
mudah menjadi viral karena muatan afektif yang tinggi. Misalnya, selama Pilpres 2019 dan
2024, tagar seperti #2019GantiPresiden dan #JokowiAminMenang digunakan untuk
menegaskan identitas politik berbasis sentimen keagamaan, dan dalam banyak kasus menyulut
perdebatan yang tajam antar kelompok dengan afiliasi ideologis yang berbeda (Mietzner,
2020).

Teori framing dari Entman (1993) dapat digunakan untuk menjelaskan bagaimana narasi
keagamaan atau kesukuan dibingkai sedemikian rupa dalam media sosial untuk membentuk
persepsi publik. Narasi tentang “pembela Islam” versus “musuh agama”, atau tentang “pribumi
versus asing” kerap dijadikan bingkai untuk menyederhanakan isu-isu politik kompleks dan
menggugah emosi kolektif. Misalnya, framing terhadap sosok Anies Baswedan sebagai simbol
representasi Islam urban dalam Pilpres 2024 diperkuat melalui media sosial oleh
simpatisannya, berlawanan dengan narasi tentang pluralisme yang dilekatkan pada Ganjar
Pranowo.

Kekhawatiran utama dari polarisasi ini adalah munculnya identitas politik yang kaku dan
biner, di mana seseorang hanya dilihat berdasarkan afiliasi identitasnya—bukan argumen atau
program kebijakannya. Dalam jangka panjang, hal ini mengancam deliberasi demokratis dan
mempersempit ruang kompromi politik (Iyengar & Westwood, 2015).

Penelitian terbaru dari Pew Research Center (2023) juga mengonfirmasi bahwa
masyarakat yang aktif di media sosial memiliki kecenderungan lebih tinggi untuk terpolarisasi
secara ideologis, karena seringkali tidak terpapar pada sudut pandang alternatif. Kondisi ini
sangat relevan dengan Indonesia yang memiliki tingkat penetrasi internet tinggi dan
keterlibatan politik digital yang intens, terutama di kalangan generasi muda.

Dengan demikian, media sosial tidak hanya mempercepat penyebaran politik identitas,
tetapi juga memperdalam fragmentasi sosial. Untuk itu, diperlukan pendekatan yang

1355



Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi
Politik
menggabungkan literasi digital, regulasi etis platform digital, dan penguatan ruang dialog lintas
identitas untuk mencegah radikalisasi wacana identitas di ruang maya.

Interaksi dan Implikasi Politik

Interaksi antara agama, etnisitas, dan media sosial telah melahirkan lanskap politik
identitas yang saling memperkuat satu sama lain dalam konteks demokrasi Indonesia.
Ketiganya tidak lagi berdiri sebagai elemen terpisah, melainkan membentuk struktur dinamis
yang memengaruhi preferensi politik, formasi opini publik, dan pola mobilisasi elektoral.
Dalam pemilu dan pilkada, afiliasi identitas semakin menonjol sebagai basis dukungan,
menggantikan preferensi rasional atas program dan kebijakan (Liddle & Mujani, 2019).

Keterkaitan ini dapat dipahami melalui pendekatan interseksionalitas identitas politik
(Crenshaw, 1991), yang menekankan bahwa individu membawa lebih dari satu kategori
identitas dalam interaksi sosial-politik mereka. Di Indonesia, identitas sebagai Muslim, Jawa,
atau pengguna media sosial yang aktif saling bersinggungan dalam membentuk keputusan
politik, yang sering kali diarahkan oleh framing digital dan tekanan kelompok. Hal ini membuat
batas antara ekspresi politik, loyalitas komunitas, dan partisipasi digital menjadi kabur.

Implikasi dari fenomena ini tampak jelas dalam kualitas demokrasi deliberatif. Polarisasi
yang berakar pada politik identitas menghambat perdebatan substantif antar aktor politik dan
publik. Studi oleh McCoy et al. (McCoy et al., 2018) menunjukkan bahwa polarisasi identitas
dapat menurunkan kepercayaan terhadap institusi, memperkuat ketegangan horizontal, dan
memunculkan politik zero-sum, di mana satu kelompok hanya menang jika kelompok lain
kalah. Ini menciptakan budaya politik yang eksklusif dan kompetitif secara destruktif.

Selain itu, orientasi kebijakan publik pun cenderung bias, terutama ketika elite politik
menggunakan isu identitas untuk menjaga dukungan elektoral. Kebijakan yang lahir dari
tekanan politik identitas berpotensi mengabaikan prinsip-prinsip keadilan sosial dan
pluralisme. Di beberapa daerah, kelompok etnis minoritas atau pemeluk agama minoritas
mengalami hambatan dalam mengakses hak politik dan sosial karena tidak masuk dalam
konstruksi identitas dominan (Hariman, 2022).

Fenomena ini diperparah oleh peran media sosial sebagai akselerator polarisasi. Alih-alih
menjadi ruang deliberatif yang mempertemukan keragaman gagasan, media digital lebih sering
menjadi arena pertempuran identitas simbolik yang tidak jarang diwarnai disinformasi dan
ujaran kebencian. Struktur algoritmik media sosial memperkuat polarisasi dengan
mengoptimalkan konten-konten ekstrem dan afektif (Guess et al., 2023).

Politik identitas yang berakar pada interaksi agama, etnisitas, dan media sosial bukan
sekadar respons terhadap ketimpangan representasi, tetapi telah menjadi strategi dominan
dalam kompetisi kekuasaan di era digital. Untuk menjaga keberlanjutan demokrasi, penting
untuk membangun infrastruktur sosial dan politik yang mendorong solidaritas lintas identitas
serta memperkuat institusi-institusi mediasi konflik dan representasi politik yang adil.

Strategi Meredam Politik Identitas

Untuk meredam dampak negatif politik identitas yang berakar pada agama, etnisitas, dan
media sosial, diperlukan pendekatan multidimensi yang bersifat preventif dan transformatif.
Salah satu pendekatan kunci adalah melalui penguatan ketahanan sosial yang berbasis pada
inklusi dan keadilan. Ketahanan sosial mengacu pada kemampuan masyarakat untuk menjaga
kohesi dan solidaritas di tengah perbedaan identitas, termasuk saat menghadapi tekanan politik
dan konflik (Bergh & Siegel, 2021).

Peran negara menjadi sangat vital dalam menyediakan kerangka regulatif dan kebijakan
afirmatif yang adil dan berimbang. Kebijakan seperti representasi politik untuk kelompok
minoritas, perlindungan hukum atas hak-hak sipil mereka, dan distribusi sumber daya berbasis
keadilan sosial dapat mengurangi ketimpangan struktural yang sering menjadi akar dari

1356



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359

politisasi identitas (Kymlicka, 2015). Dalam konteks Indonesia, kebijakan afirmatif seperti
kewajiban keterwakilan perempuan atau orang asli Papua dalam politik lokal merupakan
contoh penting yang perlu diperluas secara inklusif.

Regulasi terhadap media sosial juga perlu diperkuat secara proporsional dan demokratis.
Penelitian oleh Guess et al. (2023) menekankan pentingnya regulasi berbasis prinsip
transparansi algoritma dan akuntabilitas platform untuk mencegah disinformasi dan ujaran
kebencian. Di sisi lain, pendekatan represif yang terlalu mengekang kebebasan berekspresi
justru dapat memperkuat sentimen eksklusif yang diklaim oleh kelompok identitas tertentu.
Oleh karena itu, regulasi media sosial harus diimbangi dengan kampanye literasi digital untuk
mendorong pengguna lebih kritis dalam mengonsumsi dan menyebarkan informasi.

Dalam sektor pendidikan, penting untuk mengintegrasikan pendidikan multikultural dan
kewargaan digital ke dalam kurikulum nasional. Pendidikan yang menekankan pada nilai
toleransi, penghargaan terhadap keragaman, serta keterampilan berpikir kritis di ruang digital
akan membentuk generasi yang mampu merespons perbedaan secara konstruktif. Studi
Korostelina (Korostelina, 2008) menunjukkan bahwa pendidikan sejarah yang inklusif mampu
memperkuat identitas nasional tanpa menghapus identitas kultural lokal.

Penting pula mendorong terbentuknya ruang-ruang dialog antar-identitas yang difasilitasi
oleh masyarakat sipil, organisasi keagamaan, dan media independen. Dialog ini bukan hanya
seremonial, tetapi bertujuan membangun empathy bridge—jembatan empati antar kelompok
sosial—melalui pengalaman bersama, narasi lintas identitas, dan praktik kolaboratif (Putnam,
2007). Program seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) atau dialog antar etnis
berbasis komunitas bisa diperluas cakupannya dengan dukungan negara dan lembaga donor.

Upaya meredam politik identitas juga menuntut kepemimpinan politik yang
transformatif—yakni pemimpin yang tidak hanya mengejar kekuasaan, tetapi mampu
membangun narasi kebangsaan yang menyatukan, melampaui garis-garis identitas sempit.
Pemimpin semacam ini perlu didukung oleh media yang beretika serta publik yang memiliki
literasi identitas dan kesadaran demokrasi yang tinggi.

5. KESIMPULAN

Artikel ini menunjukkan bahwa politik identitas di Indonesia bukanlah fenomena yang
berdiri sendiri, melainkan hasil dari interaksi dinamis antara agama, etnisitas, dan media sosial.
Ketiganya saling menopang dan membentuk lanskap politik yang sering kali diwarnai oleh
eksklusivisme, fragmentasi sosial, dan penguatan loyalitas berbasis simbol identitas. Temuan
ini menegaskan pentingnya membaca politik kontemporer Indonesia tidak hanya dari dimensi
struktural, tetapi juga kultural dan digital.

Kontribusi utama dari tulisan ini terletak pada pendekatan interdisipliner yang
mengaitkan dimensi konseptual, historis, dan empiris untuk memahami politik identitas.
Dengan menggunakan teori identitas sosial, framing, ruang gema, dan populisme afektif, artikel
ini memberikan kerangka analitis yang dapat dijadikan pijakan bagi studi lanjutan maupun
pengembangan strategi kebijakan.

Implikasi praktis dari kajian ini mencakup pentingnya membangun ketahanan sosial
melalui pendidikan multikultural, regulasi media yang etis dan transparan, serta kepemimpinan
politik yang transformatif. Dalam konteks kebijakan publik, diperlukan afirmasi terhadap
kelompok minoritas dan penguatan ruang dialog antar-identitas guna menciptakan demokrasi
yang lebih inklusif dan berkeadaban.

Untuk pengembangan lebih lanjut, studi lanjutan dapat diarahkan pada analisis kuantitatif
terhadap dampak disinformasi berbasis identitas di media sosial, evaluasi kebijakan afirmatif
di tingkat lokal, atau eksplorasi terhadap narasi-narasi kebangsaan alternatif yang mampu
menjembatani fragmentasi identitas di masyarakat. Kajian lintas disiplin yang memadukan

1357



Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi
Politik
ilmu politik, komunikasi, dan sosiologi sangat diperlukan untuk memahami dan mengantisipasi
evolusi politik identitas di era digital.

6. REFERENSI

Ananta, A., Arifin, E. N., & Suryadinata, L. (2015). Emerging democracy in Indonesia.
Institute of Southeast Asian Studies.

Aspinall, E., & Sukmajati, M. (Eds. ). (2016). Electoral dynamics in Indonesia: Money politics,
patronage and clientelism at the grassroots. NUS Press.

Bergh, J., & Siegel, D. A. (2021). Social resilience in the face of polarization. Political
Psychology, 42(S1), 23-40. https://doi.org/10.1111/pops.12722

Bertrand, J. (2004). Nationalism and ethnic conflict in Indonesia. Cambridge University Press.

Bos, L., Schemer, C., Corbu, N., Hameleers, M., Andreadis, 1., Schulz, A., & Boomgaarden,
H. G. (2019). The effects of populism as a social identity frame on persuasion and
mobilisation: Evidence from a 15-country experiment. European Journal of Political
Research, 58(1), 68—88. https://doi.org/10.1111/1475-6765.12334

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence
against women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4, Ed.). SAGE Publications.

Entman, R. M. (1993). Framing: Toward clarification of a fractured paradigm. Journal of
Communication, 43(4), 51-58. https://doi.org/10.1111/1.1460-2466.1993.tb01304.x

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books.

Guess, A., Nyhan, B., & Reifler, J. (2023). Exposure to untrustworthy websites in the 2020 US
election. Nature Human Behaviour, 7(2), 211-221. https://doi.org/10.1038/s41562-022-
01463-w

Hariman, R. (2022). Representasi identitas dan diskriminasi dalam kebijakan lokal Indonesia.
Jurnal llmu Sosial Dan Ilmu Politik, 26(1), 15-32. https://doi.org/10.22146/jsp.68542

Iyengar, S., & Westwood, S. J. (2015). Fear and loathing across party lines: New evidence on
group polarization. American Journal of Political Science, 59(3), 690-707.
https://doi.org/10.1111/ajps.12152

Korostelina, K. V. (2008). History education in the formation of social identity: Toward a
culture of peace. Palgrave Macmillan.

Kubin, E., & Sikorski, C. (2023). The role of echo chambers and algorithmic curation in
political ~ polarization.  Current  Opinion in  Psychology, 48, 101565.
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2022.101565

Kusumaryati, V. (2021). Ethnography of the state: Protest, citizenship, and performance in
West Papua. Cultural Anthropology, 36(2), 271-299. https://doi.org/10.14506/ca36.2.08

Kymlicka, W. (2015). Solidarity in diverse societies: Beyond neoliberal multiculturalism and
welfare chauvinism. Comparative Migration Studies, 3(1), 17.
https://doi.org/10.1186/s40878-015-0017-4

Liddle, R. W., & Mujani, S. (2019). Indonesian democracy and the transformation of political
Islam. Journal of Democracy, 30(4), 115—-129. https://doi.org/10.1353/j0d.2019.0068

McCoy, J., Rahman, T., & Somer, M. (2018). Polarization and the global crisis of democracy:
Common patterns, dynamics, and pernicious consequences. American Behavioral
Scientist, 62(1), 16-42. https://doi.org/10.1177/0002764218759576

Mietzner, M. (2010). Indonesia’s direct elections: Empowering the electorate or entrenching
the New Order? In Problems of democratisation in Indonesia: Elections, institutions and
society. ISEAS Publishing.

Mietzner, M. (2020). Populism, religious intolerance, and democratic decay in Indonesia.
Democratization, 27(2), 372-390. https://doi.org/10.1080/13510347.2019.1708476

1358



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359

Mietzner, M., & Muhtadi, B. (2018). Explaining the 2016 Islamist mobilisation in Indonesia:
Religious intolerance, militant groups and the politics of accommodation. Asian Studies
Review, 42(3), 479-497. https://doi.org/10.1080/10357823.2018.1473335

Moffitt, B. (2016). The global rise of populism: Performance, political style, and
representation. Stanford University Press.

Noer, D. (1973). The modernist Muslim movement in Indonesia 1900—1942. Oxford University
Press.

Papacharissi, Z. (2015). Affective publics: Sentiment, technology, and politics. Oxford
University Press.

Putnam, R. D. (2007). E pluribus unum: Diversity and community in the twenty-first century.
Scandinavian  Political Studies, 30(2), 137-174. https://doi.org/10.1111/1.1467-
9477.2007.00176.x

Qodir, Z., Hidayah, N., & Haryanto, D. (2022). Politik identitas dan konflik etnis dalam Pilkada
Kalimantan Barat. Jurnal Politik, 7(1), 89—105. https://doi.org/10.22146/jp.70327

Sunstein, C. R. (2001). Echo chambers: Bush v. Gore, impeachment, and beyond. Princeton
University Press.

Tajfel, H., & Turner, J. C. (1979). An integrative theory of intergroup conflict. In The social
psychology of intergroup relations (pp. 33—47). Brooks/Cole.

Taylor, C. (1994). The politics of recognition. In Multiculturalism: Examining the politics of
recognition (pp. 25-73). Princeton University Press.

Tornberg, A. (2020). Echo chambers and viral misinformation: Modeling fake news as
complex contagion. PLOS ONE, 1509), €0238771.
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0238771

1359



