
 

Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 
Volume 6, No 5, November 2025, pp. 1351-1359  

P-ISSN: 2721-2491 E-ISSN: 2721-2491 

DOI: http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i5.812   
Published By: CV. Rifainstitut 

*Corresponding author 

E-mail addresses: edukasihendi@gmail.com (Hendi Rustandi) 

Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan 

Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi Politik  

Hendi Rustandi 1* 
1 Institut Agama Islam Persis Bandung, Indonesia 

 

A B S T R A K 

Artikel ini menganalisis dinamika politik identitas di Indonesia dengan 

menekankan pada interaksi antara agama, etnisitas, dan media sosial dalam 

membentuk kontestasi politik di era demokrasi digital. Menggunakan 

pendekatan konseptual interseksionalitas dan teori framing, artikel ini 

menunjukkan bahwa ketiga elemen tersebut saling menguatkan dalam 

menciptakan polarisasi identitas yang memengaruhi preferensi elektoral, 

persepsi publik, dan formasi opini politik. Studi ini menguraikan bagaimana 

media sosial menjadi akselerator utama dalam menyebarkan narasi eksklusif 

berbasis identitas, yang sering kali memperdalam fragmentasi sosial dan 

melemahkan deliberasi demokratis. Melalui analisis terhadap berbagai kasus 

kontemporer seperti Pilkada DKI 2017 dan Pilpres 2024, artikel ini menyoroti 

bahwa politik identitas bukan hanya alat mobilisasi, tetapi telah menjadi strategi 

kekuasaan yang terinstitusionalisasi. Di sisi lain, penelitian ini mengajukan 

berbagai strategi mitigasi, termasuk pendidikan multikultural, regulasi media 

digital yang etis, afirmasi kebijakan untuk kelompok rentan, serta kepemimpinan 

politik transformatif. Temuan ini memberikan kontribusi terhadap diskursus 

akademik dan kebijakan tentang penguatan demokrasi inklusif di tengah 

masyarakat pluralistik. 
 

A B S T R A C T 

This article analyzes the dynamics of identity politics in Indonesia, emphasizing 

the interaction between religion, ethnicity, and social media in shaping political 

contestation in the era of digital democracy. Using the conceptual approach of 

intersectionality and framing theory, this article demonstrates that these three 

elements mutually reinforce each other, creating identity polarization that 

influences electoral preferences, public perception, and political opinion 

formation. This study outlines how social media has become a key accelerator 

in the spread of exclusive, identity-based narratives, which often deepen social 

fragmentation and undermine democratic deliberation. Through an analysis of 

contemporary cases such as the 2017 Jakarta gubernatorial election and the 

2024 presidential election, this article highlights that identity politics is not 

merely a tool of mobilization but has become an institutionalized strategy of 

power. Furthermore, this research proposes various mitigation strategies, 

including multicultural education, ethical digital media regulation, affirmative 

policies for vulnerable groups, and transformative political leadership. These 

findings contribute to academic and policy discourse on strengthening inclusive 

democracy in pluralistic societies. 
 

1. PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai bangsa dengan keragaman etnis, agama, bahasa, dan budaya 

yang sangat tinggi. Data sensus menunjukkan bahwa lebih dari 1.300 kelompok etnis mendiami 

wilayah nusantara (BPS, 2020), sementara keberagaman agama diakui dalam konstitusi melalui 

pengakuan terhadap enam agama resmi. Keragaman ini menjadi fondasi sosial-politik yang 

kaya, namun juga menyimpan potensi konflik, terutama ketika identitas digunakan sebagai alat 

mobilisasi politik (Taylor, 1994). 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 

Received September 26, 2025 

Revised December 20, 2025 

Accepted December 24, 2025 

Available online December 24, 2025 
 

 

Kata Kunci: 

Politik Identitas, Agama, Etnisitas, 

Media Sosial, Demokrasi Indonesia, 

Polarisasi, Kontestasi Politik 

 

Keywords: 

Identity Politics, Religion, Ethnicity, 

Social Media, Indonesian 

Democracy, Polarization, Political 

Contestation 
 

 

This is an open access article under the CC 

BY-SA license.  

Copyright ©2025 by Author. Published by 

CV. Rifainstitut 

http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i5.812
mailto:edukasihendi@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi 

Politik 

1352 

Setelah reformasi 1998, Indonesia mengalami liberalisasi politik yang membuka ruang 

partisipasi yang lebih luas bagi berbagai kelompok sosial. Hal ini mendorong ekspresi identitas 

secara lebih bebas dalam ruang publik dan politik, termasuk melalui pembentukan partai 

berbasis agama atau etnis (Mietzner, 2010). Namun, kebebasan ini tidak selalu berjalan linier 

dengan penguatan demokrasi substantif. Dalam beberapa dekade terakhir, munculnya politik 

identitas semakin menonjol, di mana identitas agama atau etnis digunakan bukan hanya sebagai 

alat representasi politik, tetapi juga sebagai sarana eksklusi terhadap kelompok lain (Gennaioli 

& Tabellini, 2018). 

Politik identitas memiliki dua sisi. Di satu sisi, ia memungkinkan kelompok-kelompok 

marjinal memperjuangkan hak dan pengakuan kolektif mereka (Young, 2020). Namun di sisi 

lain, ia berisiko memperdalam polarisasi dan fragmentasi sosial, terutama ketika dimainkan 

secara instrumental oleh elite politik dalam kontestasi kekuasaan. Fenomena ini diperburuk 

oleh perkembangan teknologi digital, khususnya media sosial, yang memungkinkan 

penyebaran cepat narasi berbasis identitas. Media sosial berperan sebagai ruang gema (echo 

chamber) yang memperkuat persepsi kelompok, menyebarkan hoaks, serta meminimalkan 

ruang dialog lintas identitas (Sunstein, 2001); (Kubin & Sikorski, 2023). 

Kendati banyak studi telah membahas aspek-aspek terpisah dari politik identitas di 

Indonesia—misalnya dalam hal agama atau etnis—masih sedikit penelitian yang 

mengintegrasikan secara simultan bagaimana ketiga elemen utama: agama, etnisitas, dan media 

sosial, saling berinteraksi dan membentuk lanskap kontestasi politik kontemporer Indonesia 

secara sistematis. 

Artikel ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan utama: bagaimana interaksi antara 

agama, etnisitas, dan media sosial membentuk pola politik identitas di Indonesia, serta apa 

dampaknya terhadap kohesi sosial dan dinamika demokrasi? Dengan menjawab pertanyaan ini, 

artikel ini ingin memberikan kontribusi teoritis dan praktis, khususnya dalam mengembangkan 

pendekatan interdisipliner yang komprehensif untuk memahami fenomena politik identitas di 

negara-negara multikultural seperti Indonesia. 

Dengan membahas dimensi konseptual, historis, dan empiris, tulisan ini diharapkan dapat 

memperkaya wacana ilmiah sekaligus memberikan pijakan kebijakan yang tepat dalam 

mengelola keragaman identitas secara adil dan konstruktif. 

2. KAJIAN LITERATUR 

Untuk memahami dinamika politik identitas di Indonesia, tulisan ini menggunakan 

pendekatan multidisipliner yang menggabungkan empat kerangka teori utama. 

Pertama, Teori Identitas Sosial yang dikembangkan oleh Tajfel dan Turner (Tajfel & 

Turner, 1979) menjelaskan bahwa individu membentuk identitas melalui afiliasi terhadap 

kelompok sosial tertentu, seperti agama dan etnis. Dalam konteks ini, masyarakat Indonesia 

cenderung membentuk solidaritas berdasarkan kesamaan identitas, seperti "kami" (ingroup) 

dan "mereka" (outgroup). Proses kategorisasi sosial ini menghasilkan bias kelompok dan 

berpotensi menimbulkan konflik ketika perbedaan identitas dimanipulasi dalam kontestasi 

politik (Tajfel & Turner, 1979). 

Kedua, Teori Pembingkaian (Framing Theory) dari Robert Entman (Entman, 1993) 

digunakan untuk menjelaskan bagaimana media—terutama media sosial—membingkai isu-isu 

identitas dalam cara yang memengaruhi persepsi dan opini publik. Framing menentukan aspek 

mana dari suatu isu yang ditonjolkan dan mana yang disembunyikan, sehingga dapat 

memperkuat atau melemahkan solidaritas identitas kelompok tertentu. Dalam politik identitas, 

framing digunakan oleh aktor politik untuk menekankan narasi keagamaan atau etnisitas guna 

memperoleh dukungan publik (Entman, 1993). 

Ketiga, artikel ini menggunakan Teori Ruang Gema (Echo Chamber) dari Cass Sunstein 

(2001), yang menjelaskan bagaimana media sosial memperkuat pendapat dan keyakinan 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359 

1353 

pengguna dengan menyaring konten yang sejalan dengan pandangan mereka. Hal ini 

menciptakan lingkungan yang homogen dan menghambat dialog lintas identitas. Dalam 

konteks Indonesia, ruang gema ini sangat berpengaruh dalam memperkuat polarisasi politik 

berbasis agama dan etnis, karena pengguna cenderung hanya berinteraksi dengan informasi 

yang memperkuat identitas kelompok mereka (Sunstein, 2001; Kubin & Sikorski, 2023). 

Keempat, pendekatan politik afektif dan populisme menjadi penting dalam menjelaskan 

mengapa politik identitas begitu kuat dalam memengaruhi pemilih. Menurut Moffitt (Moffitt, 

2016), populisme tidak hanya menyampaikan program politik, tetapi juga memainkan gaya 

emosional dan performatif untuk membentuk keterikatan emosional antara pemimpin dan 

pendukung. Bos et al. (Bos et al., 2019) menambahkan bahwa populisme menggunakan 

framing sosial identitas untuk menciptakan dikotomi antara “rakyat” dan “elit”, serta menyasar 

perasaan ketidakadilan yang dirasakan oleh kelompok tertentu. Dalam hal ini, emosi seperti 

ketakutan atau kemarahan terhadap kelompok lain digunakan untuk memperkuat ikatan 

identitas politik. 

Dengan mengintegrasikan keempat teori tersebut, artikel ini berupaya menjelaskan secara 

komprehensif bagaimana agama, etnisitas, dan media sosial tidak hanya berdiri sebagai faktor 

yang terpisah, tetapi saling berinteraksi dan memperkuat dalam membentuk lanskap politik 

identitas di Indonesia. 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konseptual-

empiris untuk mengkaji dinamika politik identitas di Indonesia. Pendekatan kualitatif dipilih 

karena memungkinkan interpretasi mendalam terhadap fenomena kompleks berupa interaksi 

agama, etnisitas, dan media sosial dalam konteks politik (Creswell & Poth, 2018). Penelitian 

menggunakan desain studi kasus multipel dengan fokus pada Pilkada DKI Jakarta 2017 dan 

Pilpres 2019-2024. 

Kerangka teoritis mengintegrasikan Teori Identitas Sosial (Tajfel & Turner, 1979), Teori 

Framing (Entman, 1993), Teori Ruang Gema (Sunstein, 2001), dan Teori Politik Afektif 

(Moffitt, 2016). Data primer berupa dokumen resmi hasil pemilu, laporan survei elektoral LSI 

dan Indikator Politik Indonesia, serta konten media sosial kampanye politik. Data sekunder 

meliputi literatur akademik terkini tentang politik identitas dan demokrasi digital. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, analisis konten digital dengan 

sampling purposif terhadap konten viral selama kampanye, dan analisis data survei eksisting. 

Periode pengumpulan data mencakup 2017-2024 untuk analisis longitudinal evolusi politik 

identitas di era digital (Van Dijck et al., 2023). 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Agama sebagai Basis Politik Identitas 

Agama memainkan peran krusial dalam pembentukan identitas kolektif masyarakat 

Indonesia. Sejak era kolonial, organisasi seperti Sarekat Islam dan Nahdlatul Ulama telah 

menggunakan nilai-nilai agama sebagai instrumen perjuangan politik dan sosial dalam 

melawan penjajahan (Noer, 1973). Agama menjadi sumber solidaritas sosial dan sekaligus 

landasan moral dalam gerakan kebangsaan. Pengaruh historis ini menjadikan agama tidak 

hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai sarana mobilisasi politik. 

Dalam politik kontemporer, agama tetap memainkan peran sentral dalam membentuk 

identitas politik masyarakat. Salah satu titik balik yang paling mencolok adalah Pilkada DKI 

Jakarta 2017, di mana isu keagamaan digunakan secara eksplisit dalam membingkai lawan 

politik, terutama terhadap Basuki Tjahaja Purnama (Ahok), yang berlatar belakang etnis 

Tionghoa dan beragama Kristen. Narasi keagamaan dalam kampanye politik tersebut tidak 



Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi 

Politik 

1354 

hanya dimobilisasi oleh aktor politik, tetapi juga diperkuat melalui media sosial dan ceramah 

keagamaan, yang kemudian mendorong polarisasi sosial secara tajam (Mietzner & Muhtadi, 

2018). 

Fenomena serupa kembali terlihat dalam Pilpres 2024. Meskipun para kandidat berusaha 

menampilkan citra inklusif, sentimen berbasis agama tetap mewarnai preferensi pemilih. 

Misalnya, pasangan Anies Baswedan–Muhaimin Iskandar mendapat dukungan kuat dari basis 

pemilih Muslim konservatif dan jaringan pesantren tradisional, sementara Ganjar Pranowo–

Mahfud MD mendapat dukungan signifikan dari kelompok Islam moderat dan nasionalis. 

Dalam berbagai survei seperti LSI (2024) dan Indikator Politik Indonesia, orientasi keagamaan 

pemilih menjadi salah satu determinan penting dalam pola dukungan politik. Selain itu, 

kampanye di media sosial memperlihatkan bagaimana narasi keagamaan—baik secara 

simbolik maupun eksplisit—digunakan untuk memperkuat loyalitas politik kelompok tertentu, 

sering kali dengan mengorbankan narasi kebangsaan yang inklusif. 

Kehadiran partai-partai berbasis agama seperti PKS, PPP, atau PKB juga menunjukkan 

bahwa agama tetap menjadi bahasa politik yang efektif. Namun, ketika agama dijadikan alat 

untuk mengasingkan kelompok lain, seperti minoritas agama atau etnis, maka politik identitas 

berbasis agama berubah menjadi eksklusivisme yang berbahaya bagi kohesi sosial. Fenomena 

ini memperkuat dikotomi “kami” versus “mereka” yang berdampak negatif terhadap stabilitas 

demokrasi dan keberagaman Indonesia (Liddle & Mujani, 2019). 

Etnisitas dan Politik Lokal  

Etnisitas merupakan salah satu unsur identitas sosial yang signifikan dalam membentuk 

perilaku politik, terutama dalam konteks lokal di Indonesia yang sangat pluralistik. Dengan 

lebih dari 1.300 kelompok etnis, kompetisi politik lokal di Indonesia kerap dibingkai oleh 

afiliasi etnis yang kuat (Ananta et al., 2015). Dalam banyak kasus, ikatan primordial ini 

dimobilisasi secara strategis oleh aktor politik lokal untuk membangun dukungan berbasis 

kesamaan identitas. Teori primordialisme menjelaskan bahwa loyalitas etnis bersifat laten dan 

dapat diaktifkan ketika terjadi kontestasi kekuasaan atau ketimpangan distribusi sumber daya 

(Geertz, 1973). 

Pada praktiknya, pemilihan kepala daerah (pilkada) sering menjadi ajang kontestasi 

politik identitas berbasis etnis. Kandidat yang berasal dari etnis mayoritas di suatu wilayah 

sering kali memperoleh keuntungan elektoral dibanding kandidat dari etnis minoritas. Sebagai 

contoh, dalam Pilkada Kalimantan Barat, ketegangan antara etnis Dayak dan Melayu kerap 

memengaruhi peta dukungan politik (Qodir et al., 2022). Di Papua, identitas etnis digunakan 

untuk menegaskan hak politik orang asli Papua (OAP), termasuk dalam aturan afirmatif tentang 

calon kepala daerah yang harus berasal dari etnis lokal (Kusumaryati, 2021). 

Konsep clientelism juga penting dalam memahami politik etnis di tingkat lokal. Dalam 

konteks ini, elite politik etnis menjalin hubungan patron-klien dengan komunitasnya untuk 

menjaga loyalitas dan kontrol sosial. Hubungan ini sering melibatkan pertukaran sumber daya, 

jabatan, atau proyek pembangunan berbasis wilayah etnis tertentu (Aspinall & Sukmajati, 

2016). 

Etnisitas tidak hanya menjadi sumber dukungan politik, tetapi juga berpotensi 

menciptakan konflik apabila dikelola secara eksklusif. Ketimpangan dalam akses terhadap 

kekuasaan atau sumber daya antaretnis dapat memicu rasa marginalisasi yang berujung pada 

kekerasan kolektif. Sebagai contoh, kerusuhan di Ambon (1999–2002) dan Poso sebagian 

besar dipicu oleh ketegangan horizontal berbasis agama dan etnis, yang kemudian dieksploitasi 

oleh kepentingan politik lokal (Bertrand, 2004). 

Pada Pilpres 2024, kendati isu agama lebih dominan dalam wacana publik, etnisitas tetap 

memainkan peran penting, terutama dalam pembentukan aliansi politik dan persebaran 

dukungan wilayah. Pemilih etnis Jawa, misalnya, menunjukkan kecenderungan kuat dalam 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359 

1355 

mendukung calon presiden yang memiliki latar belakang budaya dan bahasa yang sama, seperti 

terlihat dalam basis suara Ganjar Pranowo di Jawa Tengah dan DIY (LSI, 2024). Sementara 

itu, di wilayah Indonesia timur, identitas etnis lebih dikaitkan dengan aspirasi kedaulatan lokal 

dan keadilan distribusi, bukan hanya soal keterwakilan simbolik. 

Dengan demikian, etnisitas dalam politik lokal Indonesia merupakan faktor yang 

kompleks: ia bisa menjadi wahana demokratisasi dan representasi, tetapi juga sumber 

fragmentasi jika tidak ditangani secara inklusif. Kebijakan afirmatif, distribusi kekuasaan yang 

adil, serta pendidikan multikultural menjadi kunci dalam meredam ekses negatif dari politisasi 

etnis. 

Media Sosial dan Polarisasi Identitas  

Media sosial telah menjadi katalis utama dalam transformasi komunikasi politik modern, 

terutama dalam membentuk dan memperkuat politik identitas. Platform seperti Facebook, 

Twitter (X), TikTok, dan Instagram tidak hanya menjadi ruang ekspresi identitas, tetapi juga 

arena kontestasi simbolik di mana agama dan etnis dikomodifikasi dalam narasi politik 

(Törnberg, 2020). 

Salah satu fenomena penting yang muncul adalah ruang gema (echo chamber), di mana 

algoritma platform media sosial menyaring informasi agar sesuai dengan preferensi pengguna. 

Hal ini menyebabkan pengguna lebih sering terpapar informasi yang memperkuat keyakinan 

awal mereka, sehingga mempersempit ruang dialog lintas identitas (Sunstein, 2001; Kubin & 

Sikorski, 2023). Studi oleh Barberá et al. (2015) menunjukkan bahwa interaksi sosial di media 

digital cenderung mengonsolidasikan opini yang sudah terbentuk sebelumnya, memperkuat 

polarisasi politik. 

Media sosial juga memperkuat politik afektif, yakni penggunaan emosi seperti 

kemarahan, ketakutan, atau kebanggaan kolektif sebagai alat mobilisasi politik (Papacharissi, 

2015). Dalam konteks Indonesia, isu-isu yang mengandung dimensi agama atau etnis dengan 

mudah menjadi viral karena muatan afektif yang tinggi. Misalnya, selama Pilpres 2019 dan 

2024, tagar seperti #2019GantiPresiden dan #JokowiAminMenang digunakan untuk 

menegaskan identitas politik berbasis sentimen keagamaan, dan dalam banyak kasus menyulut 

perdebatan yang tajam antar kelompok dengan afiliasi ideologis yang berbeda (Mietzner, 

2020). 

Teori framing dari Entman (1993) dapat digunakan untuk menjelaskan bagaimana narasi 

keagamaan atau kesukuan dibingkai sedemikian rupa dalam media sosial untuk membentuk 

persepsi publik. Narasi tentang “pembela Islam” versus “musuh agama”, atau tentang “pribumi 

versus asing” kerap dijadikan bingkai untuk menyederhanakan isu-isu politik kompleks dan 

menggugah emosi kolektif. Misalnya, framing terhadap sosok Anies Baswedan sebagai simbol 

representasi Islam urban dalam Pilpres 2024 diperkuat melalui media sosial oleh 

simpatisannya, berlawanan dengan narasi tentang pluralisme yang dilekatkan pada Ganjar 

Pranowo. 

Kekhawatiran utama dari polarisasi ini adalah munculnya identitas politik yang kaku dan 

biner, di mana seseorang hanya dilihat berdasarkan afiliasi identitasnya—bukan argumen atau 

program kebijakannya. Dalam jangka panjang, hal ini mengancam deliberasi demokratis dan 

mempersempit ruang kompromi politik (Iyengar & Westwood, 2015). 

Penelitian terbaru dari Pew Research Center (2023) juga mengonfirmasi bahwa 

masyarakat yang aktif di media sosial memiliki kecenderungan lebih tinggi untuk terpolarisasi 

secara ideologis, karena seringkali tidak terpapar pada sudut pandang alternatif. Kondisi ini 

sangat relevan dengan Indonesia yang memiliki tingkat penetrasi internet tinggi dan 

keterlibatan politik digital yang intens, terutama di kalangan generasi muda. 

Dengan demikian, media sosial tidak hanya mempercepat penyebaran politik identitas, 

tetapi juga memperdalam fragmentasi sosial. Untuk itu, diperlukan pendekatan yang 



Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi 

Politik 

1356 

menggabungkan literasi digital, regulasi etis platform digital, dan penguatan ruang dialog lintas 

identitas untuk mencegah radikalisasi wacana identitas di ruang maya. 

Interaksi dan Implikasi Politik  

Interaksi antara agama, etnisitas, dan media sosial telah melahirkan lanskap politik 

identitas yang saling memperkuat satu sama lain dalam konteks demokrasi Indonesia. 

Ketiganya tidak lagi berdiri sebagai elemen terpisah, melainkan membentuk struktur dinamis 

yang memengaruhi preferensi politik, formasi opini publik, dan pola mobilisasi elektoral. 

Dalam pemilu dan pilkada, afiliasi identitas semakin menonjol sebagai basis dukungan, 

menggantikan preferensi rasional atas program dan kebijakan (Liddle & Mujani, 2019). 

Keterkaitan ini dapat dipahami melalui pendekatan interseksionalitas identitas politik 

(Crenshaw, 1991), yang menekankan bahwa individu membawa lebih dari satu kategori 

identitas dalam interaksi sosial-politik mereka. Di Indonesia, identitas sebagai Muslim, Jawa, 

atau pengguna media sosial yang aktif saling bersinggungan dalam membentuk keputusan 

politik, yang sering kali diarahkan oleh framing digital dan tekanan kelompok. Hal ini membuat 

batas antara ekspresi politik, loyalitas komunitas, dan partisipasi digital menjadi kabur. 

Implikasi dari fenomena ini tampak jelas dalam kualitas demokrasi deliberatif. Polarisasi 

yang berakar pada politik identitas menghambat perdebatan substantif antar aktor politik dan 

publik. Studi oleh McCoy et al. (McCoy et al., 2018) menunjukkan bahwa polarisasi identitas 

dapat menurunkan kepercayaan terhadap institusi, memperkuat ketegangan horizontal, dan 

memunculkan politik zero-sum, di mana satu kelompok hanya menang jika kelompok lain 

kalah. Ini menciptakan budaya politik yang eksklusif dan kompetitif secara destruktif. 

Selain itu, orientasi kebijakan publik pun cenderung bias, terutama ketika elite politik 

menggunakan isu identitas untuk menjaga dukungan elektoral. Kebijakan yang lahir dari 

tekanan politik identitas berpotensi mengabaikan prinsip-prinsip keadilan sosial dan 

pluralisme. Di beberapa daerah, kelompok etnis minoritas atau pemeluk agama minoritas 

mengalami hambatan dalam mengakses hak politik dan sosial karena tidak masuk dalam 

konstruksi identitas dominan (Hariman, 2022). 

Fenomena ini diperparah oleh peran media sosial sebagai akselerator polarisasi. Alih-alih 

menjadi ruang deliberatif yang mempertemukan keragaman gagasan, media digital lebih sering 

menjadi arena pertempuran identitas simbolik yang tidak jarang diwarnai disinformasi dan 

ujaran kebencian. Struktur algoritmik media sosial memperkuat polarisasi dengan 

mengoptimalkan konten-konten ekstrem dan afektif (Guess et al., 2023). 

Politik identitas yang berakar pada interaksi agama, etnisitas, dan media sosial bukan 

sekadar respons terhadap ketimpangan representasi, tetapi telah menjadi strategi dominan 

dalam kompetisi kekuasaan di era digital. Untuk menjaga keberlanjutan demokrasi, penting 

untuk membangun infrastruktur sosial dan politik yang mendorong solidaritas lintas identitas 

serta memperkuat institusi-institusi mediasi konflik dan representasi politik yang adil. 

Strategi Meredam Politik Identitas  

Untuk meredam dampak negatif politik identitas yang berakar pada agama, etnisitas, dan 

media sosial, diperlukan pendekatan multidimensi yang bersifat preventif dan transformatif. 

Salah satu pendekatan kunci adalah melalui penguatan ketahanan sosial yang berbasis pada 

inklusi dan keadilan. Ketahanan sosial mengacu pada kemampuan masyarakat untuk menjaga 

kohesi dan solidaritas di tengah perbedaan identitas, termasuk saat menghadapi tekanan politik 

dan konflik (Bergh & Siegel, 2021). 

Peran negara menjadi sangat vital dalam menyediakan kerangka regulatif dan kebijakan 

afirmatif yang adil dan berimbang. Kebijakan seperti representasi politik untuk kelompok 

minoritas, perlindungan hukum atas hak-hak sipil mereka, dan distribusi sumber daya berbasis 

keadilan sosial dapat mengurangi ketimpangan struktural yang sering menjadi akar dari 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359 

1357 

politisasi identitas (Kymlicka, 2015). Dalam konteks Indonesia, kebijakan afirmatif seperti 

kewajiban keterwakilan perempuan atau orang asli Papua dalam politik lokal merupakan 

contoh penting yang perlu diperluas secara inklusif. 

Regulasi terhadap media sosial juga perlu diperkuat secara proporsional dan demokratis. 

Penelitian oleh Guess et al. (2023) menekankan pentingnya regulasi berbasis prinsip 

transparansi algoritma dan akuntabilitas platform untuk mencegah disinformasi dan ujaran 

kebencian. Di sisi lain, pendekatan represif yang terlalu mengekang kebebasan berekspresi 

justru dapat memperkuat sentimen eksklusif yang diklaim oleh kelompok identitas tertentu. 

Oleh karena itu, regulasi media sosial harus diimbangi dengan kampanye literasi digital untuk 

mendorong pengguna lebih kritis dalam mengonsumsi dan menyebarkan informasi. 

Dalam sektor pendidikan, penting untuk mengintegrasikan pendidikan multikultural dan 

kewargaan digital ke dalam kurikulum nasional. Pendidikan yang menekankan pada nilai 

toleransi, penghargaan terhadap keragaman, serta keterampilan berpikir kritis di ruang digital 

akan membentuk generasi yang mampu merespons perbedaan secara konstruktif. Studi 

Korostelina (Korostelina, 2008) menunjukkan bahwa pendidikan sejarah yang inklusif mampu 

memperkuat identitas nasional tanpa menghapus identitas kultural lokal. 

Penting pula mendorong terbentuknya ruang-ruang dialog antar-identitas yang difasilitasi 

oleh masyarakat sipil, organisasi keagamaan, dan media independen. Dialog ini bukan hanya 

seremonial, tetapi bertujuan membangun empathy bridge—jembatan empati antar kelompok 

sosial—melalui pengalaman bersama, narasi lintas identitas, dan praktik kolaboratif (Putnam, 

2007). Program seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) atau dialog antar etnis 

berbasis komunitas bisa diperluas cakupannya dengan dukungan negara dan lembaga donor. 

Upaya meredam politik identitas juga menuntut kepemimpinan politik yang 

transformatif—yakni pemimpin yang tidak hanya mengejar kekuasaan, tetapi mampu 

membangun narasi kebangsaan yang menyatukan, melampaui garis-garis identitas sempit. 

Pemimpin semacam ini perlu didukung oleh media yang beretika serta publik yang memiliki 

literasi identitas dan kesadaran demokrasi yang tinggi. 

5. KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa politik identitas di Indonesia bukanlah fenomena yang 

berdiri sendiri, melainkan hasil dari interaksi dinamis antara agama, etnisitas, dan media sosial. 

Ketiganya saling menopang dan membentuk lanskap politik yang sering kali diwarnai oleh 

eksklusivisme, fragmentasi sosial, dan penguatan loyalitas berbasis simbol identitas. Temuan 

ini menegaskan pentingnya membaca politik kontemporer Indonesia tidak hanya dari dimensi 

struktural, tetapi juga kultural dan digital. 

Kontribusi utama dari tulisan ini terletak pada pendekatan interdisipliner yang 

mengaitkan dimensi konseptual, historis, dan empiris untuk memahami politik identitas. 

Dengan menggunakan teori identitas sosial, framing, ruang gema, dan populisme afektif, artikel 

ini memberikan kerangka analitis yang dapat dijadikan pijakan bagi studi lanjutan maupun 

pengembangan strategi kebijakan. 

Implikasi praktis dari kajian ini mencakup pentingnya membangun ketahanan sosial 

melalui pendidikan multikultural, regulasi media yang etis dan transparan, serta kepemimpinan 

politik yang transformatif. Dalam konteks kebijakan publik, diperlukan afirmasi terhadap 

kelompok minoritas dan penguatan ruang dialog antar-identitas guna menciptakan demokrasi 

yang lebih inklusif dan berkeadaban. 

Untuk pengembangan lebih lanjut, studi lanjutan dapat diarahkan pada analisis kuantitatif 

terhadap dampak disinformasi berbasis identitas di media sosial, evaluasi kebijakan afirmatif 

di tingkat lokal, atau eksplorasi terhadap narasi-narasi kebangsaan alternatif yang mampu 

menjembatani fragmentasi identitas di masyarakat. Kajian lintas disiplin yang memadukan 



Rustandi et.al/ Politik Identitas di Indonesia: Interaksi Agama, Etnisitas, dan Media Sosial dalam Dinamika Kontestasi 

Politik 

1358 

ilmu politik, komunikasi, dan sosiologi sangat diperlukan untuk memahami dan mengantisipasi 

evolusi politik identitas di era digital. 

6. REFERENSI 

Ananta, A., Arifin, E. N., & Suryadinata, L. (2015). Emerging democracy in Indonesia. 

Institute of Southeast Asian Studies. 

Aspinall, E., & Sukmajati, M. (Eds. ). (2016). Electoral dynamics in Indonesia: Money politics, 

patronage and clientelism at the grassroots. NUS Press. 

Bergh, J., & Siegel, D. A. (2021). Social resilience in the face of polarization. Political 

Psychology, 42(S1), 23–40. https://doi.org/10.1111/pops.12722 

Bertrand, J. (2004). Nationalism and ethnic conflict in Indonesia. Cambridge University Press. 

Bos, L., Schemer, C., Corbu, N., Hameleers, M., Andreadis, I., Schulz, A., & Boomgaarden, 

H. G. (2019). The effects of populism as a social identity frame on persuasion and 

mobilisation: Evidence from a 15-country experiment. European Journal of Political 

Research, 58(1), 68–88. https://doi.org/10.1111/1475-6765.12334 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence 

against women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241–1299. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4, Ed.). SAGE Publications. 

Entman, R. M. (1993). Framing: Toward clarification of a fractured paradigm. Journal of 

Communication, 43(4), 51–58. https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books. 

Guess, A., Nyhan, B., & Reifler, J. (2023). Exposure to untrustworthy websites in the 2020 US 

election. Nature Human Behaviour, 7(2), 211–221. https://doi.org/10.1038/s41562-022-

01463-w 

Hariman, R. (2022). Representasi identitas dan diskriminasi dalam kebijakan lokal Indonesia. 

Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, 26(1), 15–32. https://doi.org/10.22146/jsp.68542 

Iyengar, S., & Westwood, S. J. (2015). Fear and loathing across party lines: New evidence on 

group polarization. American Journal of Political Science, 59(3), 690–707. 

https://doi.org/10.1111/ajps.12152 

Korostelina, K. V. (2008). History education in the formation of social identity: Toward a 

culture of peace. Palgrave Macmillan. 

Kubin, E., & Sikorski, C. (2023). The role of echo chambers and algorithmic curation in 

political polarization. Current Opinion in Psychology, 48, 101565. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2022.101565 

Kusumaryati, V. (2021). Ethnography of the state: Protest, citizenship, and performance in 

West Papua. Cultural Anthropology, 36(2), 271–299. https://doi.org/10.14506/ca36.2.08 

Kymlicka, W. (2015). Solidarity in diverse societies: Beyond neoliberal multiculturalism and 

welfare chauvinism. Comparative Migration Studies, 3(1), 17. 

https://doi.org/10.1186/s40878-015-0017-4 

Liddle, R. W., & Mujani, S. (2019). Indonesian democracy and the transformation of political 

Islam. Journal of Democracy, 30(4), 115–129. https://doi.org/10.1353/jod.2019.0068 

McCoy, J., Rahman, T., & Somer, M. (2018). Polarization and the global crisis of democracy: 

Common patterns, dynamics, and pernicious consequences. American Behavioral 

Scientist, 62(1), 16–42. https://doi.org/10.1177/0002764218759576 

Mietzner, M. (2010). Indonesia’s direct elections: Empowering the electorate or entrenching 

the New Order? In Problems of democratisation in Indonesia: Elections, institutions and 

society. ISEAS Publishing. 

Mietzner, M. (2020). Populism, religious intolerance, and democratic decay in Indonesia. 

Democratization, 27(2), 372–390. https://doi.org/10.1080/13510347.2019.1708476 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 5, November, 2025, pp. 1351-1359 

1359 

Mietzner, M., & Muhtadi, B. (2018). Explaining the 2016 Islamist mobilisation in Indonesia: 

Religious intolerance, militant groups and the politics of accommodation. Asian Studies 

Review, 42(3), 479–497. https://doi.org/10.1080/10357823.2018.1473335 

Moffitt, B. (2016). The global rise of populism: Performance, political style, and 

representation. Stanford University Press. 

Noer, D. (1973). The modernist Muslim movement in Indonesia 1900–1942. Oxford University 

Press. 

Papacharissi, Z. (2015). Affective publics: Sentiment, technology, and politics. Oxford 

University Press. 

Putnam, R. D. (2007). E pluribus unum: Diversity and community in the twenty-first century. 

Scandinavian Political Studies, 30(2), 137–174. https://doi.org/10.1111/j.1467-

9477.2007.00176.x 

Qodir, Z., Hidayah, N., & Haryanto, D. (2022). Politik identitas dan konflik etnis dalam Pilkada 

Kalimantan Barat. Jurnal Politik, 7(1), 89–105. https://doi.org/10.22146/jp.70327 

Sunstein, C. R. (2001). Echo chambers: Bush v. Gore, impeachment, and beyond. Princeton 

University Press. 

Tajfel, H., & Turner, J. C. (1979). An integrative theory of intergroup conflict. In The social 

psychology of intergroup relations (pp. 33–47). Brooks/Cole. 

Taylor, C. (1994). The politics of recognition. In Multiculturalism: Examining the politics of 

recognition (pp. 25–73). Princeton University Press. 

Törnberg, A. (2020). Echo chambers and viral misinformation: Modeling fake news as 

complex contagion. PLOS ONE, 15(9), e0238771. 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0238771 

  


