
 

Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 
Volume 5, No 6, January 2025, pp. xx-yy  

P-ISSN: 2721-2491 E-ISSN: 2721-2491 

DOI: http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v5i6.886   
Published By: CV. Rifainstitut 

*Corresponding author 

E-mail addresses: santisafitri@gmail.com (Santi Safitri Mariantini) 

Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di 

Kota Bandung: Pendekatan Participatory Action Research 

Santi Safitri Mariantini 
Institut Agama Islam Persis Bandung 

 

A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis model ideal Pendidikan Agama 

Islam (PAI) bagi masyarakat marginal dan mendeskripsikan penerapannya pada 

anak jalanan di Kota Bandung. Studi dilakukan pada tiga komunitas: Komunitas 

Musik untuk Langit, Sekolah Anak Sukajadi (SAHAJA), dan Sekolah Anak Rel 

(SAR). Metode yang digunakan adalah Participatory Action Research (PAR) 

dengan pendekatan kualitatif melalui observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan refleksi bersama pendamping. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa model PAI yang ideal bagi masyarakat marginal dibangun di atas 

paradigma pendidikan transformatif, memadukan gagasan Paulo Freire tentang 

pendidikan yang membebaskan, pemikiran Hasan Langgulung mengenai 

integrasi akal, hati, dan keterampilan, serta konsep tazkiyatun nafs dari Al-

Ghazali. Model ini bersifat nonformal, relasional, kontekstual, dan transformatif. 

Penerapan di tiga komunitas berlangsung melalui interaksi sehari-hari, 

keteladanan, kegiatan seni, diskusi kelompok, serta pendampingan spiritual. 

Evaluasi tidak berbasis tes, melainkan pada perubahan perilaku, kesadaran 

spiritual, dan keterampilan sosial anak. Berdasarkan temuan ini, penulis 

menawarkan model konseptual "Madrasah Inklusif" sebagai pengembangan PAI 

adaptif bagi kelompok marginal, dengan ciri keterbukaan, fleksibilitas, dan 

berbasis komunitas. 

 

A B S T R A C T 

This study aims to analyze the ideal model of Islamic Religious Education (PAI) 

for marginalized communities and to describe its implementation for street 

children in Bandung City. The research was conducted in three communities: 

Komunitas Musik untuk Langit, Sekolah Anak Sukajadi (SAHAJA), and Sekolah 

Anak Rel (SAR). The method used was Participatory Action Research (PAR) with 

a qualitative approach through participatory observation, in-depth interviews, 

and joint reflection with mentors. The findings reveal that the ideal PAI model 

for marginalized groups is based on a transformative paradigm that integrates 

Paulo Freire's liberating education, Hasan Langgulung's integration of intellect, 

heart, and skills, and Al-Ghazali's tazkiyatun nafs (purification of the soul). The 

model is non-formal, relational, contextual, and transformative. Implementation 

in the three communities occurred through daily interactions, role modeling, art 

activities, group discussions, and spiritual mentoring. Evaluation is not test-

based but focused on behavioral changes, spiritual awareness, and children's 

social skills. Based on these findings, the author proposes the conceptual idea of 

an "Inclusive Madrasah" as an adaptive PAI model for marginalized groups, 

characterized by openness, flexibility, and community-based learning. 
 
 

1. PENDAHULUAN 

Anak merupakan aset bangsa yang sangat berharga, namun realitas sosial menunjukkan 

bahwa tidak semua anak memperoleh kesempatan tumbuh dan berkembang secara layak. Di 

Kota Bandung, fenomena anak jalanan terus menunjukkan peningkatan yang 

mengkhawatirkan. Data tahun 2024 mencatat jumlah anak jalanan mencapai 1.654 orang, 

dengan rata-rata kenaikan sekitar 400 anak per tahun. Angka tersebut bukan sekadar statistik, 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 

Received December 25, 2025 

Revised December 30, 2025 

Accepted January 04, 2025 

Available online January 18, 2025 
 

 

Kata Kunci : 

Pendidikan Agama Islam, Anak 

Jalanan, Participatory Action 

Research, Pendidikan Transformatif, 

Tazkiyatun Nafs, Madrasah Inklusif  

 

Keywords: 

Islamic Religious Education, Street 

Children, Participatory Action 

Research, Transformative 

Education, Tazkiyatun Nafs, 

Inclusive Madrasah 

 

This is an open access article under the CC 

BY-SA license.  

Copyright ©2025 by Rosidah, Roni 

Nugraha, Anie Rohaeni. Published by CV. 

Rifainstitut 

http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v5i6.885
mailto:santisafitri@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 5, No 6, January 2025, pp. XX-YY 
 

325 

melainkan cerminan nyata dari kerentanan sosial, eksploitasi ekonomi, serta terampasnya hak-

hak dasar anak atas pendidikan, kesehatan, dan perlindungan (UNICEF, 2021). 

Masalah anak jalanan tidak dapat dipandang semata-mata sebagai isu sosial, melainkan 

juga sebagai persoalan moral dan masa depan bangsa. Anak-anak yang tumbuh tanpa akses 

terhadap pendidikan dan bimbingan moral berpotensi terjebak dalam lingkaran kemiskinan, 

penyimpangan perilaku, bahkan kriminalitas (Valentine, 1971). Dalam jangka panjang, kondisi 

tersebut dapat menurunkan kualitas sumber daya manusia dan menambah beban sosial-

ekonomi negara. Oleh karena itu, upaya untuk menemukan pola pendidikan yang tepat bagi 

anak jalanan menjadi sangat penting, baik sebagai kontribusi akademik maupun dasar 

penyusunan kebijakan sosial dan pendidikan yang lebih manusiawi. 

Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis sebagai 

sarana pembentukan nilai spiritual, moral, dan sosial yang mampu memberikan arah hidup 

lebih baik bagi anak jalanan. PAI tidak hanya menekankan pada aspek ritual keagamaan, tetapi 

juga menumbuhkan kesadaran akhlak, tanggung jawab, serta keterampilan hidup yang 

kontekstual dengan realitas keseharian mereka (Freire, 2005; Langgulung, 2003). Nilai-nilai 

tersebut menjadikan PAI sebagai instrumen transformatif yang dapat mengubah pengalaman 

hidup anak jalanan menjadi proses pembelajaran yang bermakna. 

Beberapa inisiatif komunitas di Kota Bandung menunjukkan upaya konkret dalam 

menghadirkan pendidikan berbasis nilai Islam bagi anak-anak marjinal. Komunitas Musik 

untuk Langit, SAHAJA, dan Sekolah Anak Rel (SAR) merupakan tiga contoh komunitas yang 

secara konsisten menyelenggarakan kegiatan pendidikan alternatif dengan pendekatan yang 

humanis dan inklusif. Masing-masing komunitas memiliki karakteristik berbeda dalam hal 

tujuan pendidikan, materi yang diajarkan, metode pengajaran, serta sistem evaluasi yang 

diterapkan. Melalui perbedaan dan kesamaan tersebut, penelitian ini berupaya mengidentifikasi 

pola dan model pendidikan yang paling adaptif terhadap kebutuhan anak jalanan. 

Dengan demikian, penelitian ini berfokus pada analisis Pendidikan Agama Islam yang 

diterapkan di ketiga komunitas tersebut, untuk memahami bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

diintegrasikan ke dalam praktik pendidikan nonformal bagi anak jalanan. Hasil kajian 

diharapkan dapat menghasilkan model konseptual “Madrasah Inklusif”, yaitu model 

pendidikan PAI yang adaptif terhadap kondisi sosial peserta didik, kontekstual terhadap 

lingkungan kehidupan mereka, dan transformatif dalam membentuk karakter serta kemandirian 

anak. Penelitian ini diharapkan tidak hanya memperkaya wacana ilmiah dalam bidang 

pendidikan Islam, tetapi juga memberi kontribusi praktis dalam pengembangan strategi 

pendidikan bagi kelompok anak marginal di perkotaan. 

2. KAJIAN LITERATUR 

Kajian literatur ini berfokus pada konsep-konsep pendidikan yang relevan dalam 

pengembangan model Pendidikan Agama Islam (PAI) bagi anak jalanan. Pembahasan 

difokuskan pada pemikiran tiga tokoh besar, yaitu Paulo Freire, Hasan Langgulung, dan Al-

Ghazali, serta diperkuat dengan temuan-temuan penelitian terdahulu dan analisis kebaruan 

penelitian. 

Pendidikan sebagai Proses Pembebasan: Perspektif Paulo Freire 

Paulo Freire memandang pendidikan sebagai proses pembebasan (education as 
liberation) dari ketertindasan sosial dan kebodohan struktural. Dalam Pedagogy of the 

Oppressed, Freire (2005) menolak model pendidikan gaya “bank” yang menempatkan peserta 

didik sebagai objek pasif penyimpanan pengetahuan. Sebaliknya, ia mengajukan model 

pendidikan dialogis yang bersifat horizontal antara pendidik dan peserta didik. 

Konsep utama Freire terletak pada kesadaran kritis (conscientização), yakni kemampuan 

individu untuk membaca realitas sosial secara reflektif dan bertindak untuk mengubahnya. 



Mariantini et.al/ Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di Kota Bandung: Pendekatan 
Participatory Action Research 

326 

Melalui dialog dan refleksi, pendidikan menjadi sarana membangun manusia yang sadar 

terhadap struktur ketidakadilan dan mampu mengupayakan perubahan sosial. Pendekatan ini 

sangat relevan dalam konteks anak jalanan yang hidup dalam kondisi marginal dan 

terpinggirkan. Pendidikan yang bersifat kontekstual, partisipatif, dan membebaskan diyakini 

mampu menumbuhkan rasa percaya diri, kesadaran moral, serta daya kritis terhadap realitas 

sosial yang mereka hadapi sehari-hari. 

Pendidikan Islam sebagai Integrasi Akal, Hati, dan Keterampilan: Perspektif Hasan 
Langgulung 

Pemikiran Hasan Langgulung (2003) menempatkan pendidikan Islam sebagai proses 

pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil), yang mengintegrasikan tiga potensi dasar 

manusia: akal, hati, dan keterampilan. Menurutnya, pendidikan tidak hanya berfungsi 

mentransfer pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual dan moral yang 

berpijak pada nilai-nilai tauhid. 

Hasan Langgulung menekankan pentingnya keseimbangan antara dimensi intelektual, 

emosional, spiritual, dan sosial dalam diri peserta didik. Tujuan pendidikan bukan hanya 

mencetak individu berilmu, tetapi juga manusia yang berakhlak mulia, produktif, dan 

bertanggung jawab terhadap diri serta masyarakat. Dalam konteks pendidikan bagi anak 

jalanan, konsep integratif ini menjadi sangat relevan karena kelompok tersebut membutuhkan 

pembinaan yang tidak hanya kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik agar mampu mandiri 

sekaligus berakhlak. 

Pendidikan Islam, menurut Langgulung, harus berorientasi pada pengembangan potensi 

fitrah manusia secara menyeluruh. Dengan demikian, PAI yang diterapkan di lingkungan anak 

jalanan sebaiknya dirancang untuk menumbuhkan akal (pengetahuan), mengasah hati (moral 

dan spiritualitas), serta melatih keterampilan (kehidupan praktis) yang sesuai dengan 

kebutuhan mereka. 

Pendidikan sebagai Penyucian Jiwa: Perspektif Al-Ghazali 

Al-Ghazali mengembangkan teori pendidikan yang berorientasi pada tazkiyatun nafs atau 

penyucian jiwa sebagai inti dari proses pembelajaran. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak 

hanya bertujuan untuk memperoleh pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk kepribadian 

spiritual yang mendekatkan diri kepada Allah. 

Konsep Al-Ghazali terdiri atas tiga tahapan utama: takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli 

berarti membersihkan diri dari sifat-sifat tercela; tahalli adalah menghiasi diri dengan akhlak 

terpuji; dan tajalli merupakan puncak kesempurnaan spiritual ketika cahaya ilahi memancar 

dalam hati manusia (Ghazali, 2011). Ketiga tahap ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

sejati harus berorientasi pada pembentukan akhlak dan spiritualitas peserta didik, bukan 

semata-mata pada aspek kognitif. 

Dalam konteks pendidikan anak jalanan, pandangan Al-Ghazali memberikan dasar moral 

dan spiritual yang kuat. Anak jalanan perlu melalui proses penyadaran dan pembinaan moral 

agar mampu mengatasi trauma sosial, mengembangkan akhlak positif, dan menemukan makna 

hidup yang lebih luhur. 

Penelitian Terdahulu tentang Pendidikan Anak Jalanan 

Berbagai penelitian terdahulu menegaskan perlunya pendekatan pendidikan yang 

nonformal, kontekstual, dan partisipatif dalam pembinaan anak jalanan. Laporan UNICEF 

(2021) menunjukkan bahwa anak jalanan merupakan kelompok dengan tingkat kerentanan 

tinggi terhadap kehilangan hak pendidikan, eksploitasi, serta kekerasan sosial. Sementara itu, 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 5, No 6, January 2025, pp. XX-YY 
 

327 

Utami, Jayanta, dan Sukmayasa (2024) menyoroti pentingnya inovasi metode pembelajaran 

kreatif dan berbasis kehidupan nyata untuk meningkatkan motivasi belajar anak-anak marjinal. 

Selain itu, Athallah dan Frinaldi (2025) menegaskan bahwa efektivitas program sosial, 

termasuk pendidikan komunitas, sangat bergantung pada tata kelola kelembagaan yang 

partisipatif, transparan, dan akuntabel. Ketiga penelitian ini menggarisbawahi pentingnya 

pendidikan yang tidak terpisah dari konteks sosial dan kebutuhan praktis peserta didik, 

sekaligus memperkuat posisi penelitian ini dalam mencari model pendidikan Islam yang 

aplikatif bagi anak jalanan. 

Sintesis Teoretik dan Kebaruan Kajian 

Berdasarkan ketiga landasan teoretik di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam 

yang ideal bagi anak jalanan harus memadukan tiga dimensi utama: pembebasan sosial (Freire), 

integrasi kemanusiaan (Langgulung), dan penyucian spiritual (Al-Ghazali). Ketiganya 

membentuk kerangka konseptual pendidikan Islam yang bersifat humanis, kontekstual, dan 

transformatif. 

Kebaruan kajian ini terletak pada integrasi lintas paradigma antara teori pendidikan kritis 

Barat dan konsep pendidikan Islam klasik. Pendekatan ini menawarkan sintesis baru yang 

mampu menjembatani kebutuhan akademik dengan praksis sosial, terutama dalam konteks 

pendidikan bagi kelompok marginal seperti anak jalanan. Dengan demikian, model Pendidikan 

Agama Islam yang dikembangkan tidak hanya membina aspek kognitif dan spiritual, tetapi 

juga memberdayakan peserta didik untuk membaca, memahami, dan mengubah realitas 

sosialnya secara reflektif. 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Participatory Action 

Research (PAR). Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk terlibat secara 

reflektif bersama pendamping dan anak jalanan dalam memahami realitas mereka. PAR 

dipandang relevan karena menekankan kolaborasi, aksi, dan refleksi dalam proses penelitian 

(McTaggart, 1997). Pendekatan kualitatif digunakan untuk menggali makna mendalam dari 

pengalaman anak jalanan dan praktik pendidikan agama yang dijalani (Creswell, 2014). 

Subjek penelitian adalah tiga komunitas pendidikan anak jalanan di Kota Bandung, yaitu 

Komunitas Musik untuk Langit, Sekolah Anak Sukajadi (SAHAJA), dan Sekolah Anak Rel 

(SAR). Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, serta diskusi 

reflektif dengan pendamping dan anak-anak. Teknik triangulasi digunakan untuk memastikan 

validitas data, sedangkan dokumentasi lapangan membantu memperkaya deskripsi temuan 

(Miles & Huberman, 1994). 

Analisis data dilakukan secara tematik dengan langkah reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Data yang diperoleh kemudian dibandingkan dengan kerangka teoritik 

Paulo Freire, Hasan Langgulung, dan Al-Ghazali untuk menemukan relevansi serta kontribusi 

praktisnya. Dengan pendekatan ini, penelitian mampu menggambarkan secara komprehensif 

praktik Pendidikan Agama Islam di komunitas anak jalanan sekaligus menawarkan model 

konseptual yang transformatif. 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gambaran Lokasi dan Komunitas 

Penelitian berfokus pada tiga komunitas pendidikan anak jalanan di Kota Bandung: 

Komunitas Musik untuk Langit (Cihampelas), SAHAJA (Sukajadi), dan Sekolah Anak 
Rel/SAR (Kiaracondong). Ketiganya bergerak dalam konteks sosial-ekonomi rentan—putus 



Mariantini et.al/ Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di Kota Bandung: Pendekatan 
Participatory Action Research 

328 

sekolah, pekerjaan informal, dan paparan lingkungan jalanan—namun menghadirkan 

pendidikan nonformal berbasis komunitas sebagai ruang aman, pembinaan akhlak, dan 

pemulihan martabat anak. 

Musik untuk Langit (berdiri 2015) memanfaatkan musik sebagai media dakwah dan 

pembentukan karakter, dengan penekanan pada praktik ibadah, pengendalian diri, dan 

menjauhi perilaku destruktif. SAHAJA (sejak 2015) berkembang dari BELDISTRO menjadi 

“sekolah rumahan” yang menyelenggarakan Paket A/B/C sekaligus pendidikan karakter dan 

literasi dasar. SAR (sejak 2019) lahir sebagai respons atas eksploitasi anak, menawarkan ruang 

belajar mingguan yang menekankan nilai-nilai Islam, literasi dasar, dan pendampingan berbasis 

komunitas. Ketiganya menunjukkan bahwa pendekatan nonformal yang humanis mampu 

mengisi celah layanan pendidikan bagi anak marjinal di kota. 

Tujuan PAI dalam Tiga Komunitas 

Tujuan PAI di tiga komunitas berakar pada spiritualitas pendiri dan pendamping: menjadi 

manusia bermanfaat, menjaga akhlak, dan menjadikan pendidikan sebagai ibadah serta 

perlindungan anak. Musik untuk Langit menegaskan teladan akhlak Nabi dan penggunaan 

musik sebagai media dakwah yang aman bagi anak jalanan. SAHAJA memaknai PAI sebagai 

pemulihan martabat sekaligus sarana keberlanjutan pendidikan formal (kesetaraan). SAR 

melihat PAI sebagai benteng moral dan perlindungan dari kekerasan/eksploitasi, sembari 

menguatkan solidaritas warga. Intinya, PAI tidak berhenti pada transfer pengetahuan, 

melainkan diarahkan pada pembentukan karakter, penguatan spiritual, dan keselamatan sosial 

anak. 

Materi PAI: Arah Umum dan Ciri Khas 

Materi PAI di ketiga komunitas bersifat kontekstual dan “hadap masalah”. Musik untuk 

Langit menonjolkan syukur, tawakal, sabar, ukhuwah, dan tazkiyatun nafs (pengendalian diri 

dari miras dan perilaku destruktif). SAHAJA memadukan akhlak sosial (ta’awun, amanah, 

kasih sayang), spiritualitas (tawakal, izzah), dan literasi dasar (calistung) dalam bingkai nilai 

Islam. SAR menitikberatkan akhlak sosial (itsar, rahmah, kejujuran, empati, tanggung jawab) 

melalui kisah-kisah keteladanan. Meski fokusnya berbeda, benang merahnya sama: materi lahir 

dari pengalaman nyata anak, diinternalisasi melalui relasi hangat, dan diarahkan pada 

perubahan perilaku yang bermakna. 

Metode PAI: Partisipatif, Dialogis, dan Relasional 

Ketiga komunitas menggunakan metode yang fleksibel dan berbasis pengalaman. Musik 

untuk Langit mengandalkan percakapan dari hati ke hati, refleksi pengalaman, keteladanan 

(uswah), dan aktivitas alam untuk kontemplasi. SAHAJA memadukan seni/pertunjukan, 

program sosial yang memulihkan, motivasi-kompetisi, dan dukungan psikososial. SAR 

menggabungkan hiwar (dialog), qishshah (kisah), muhasabah (refleksi)—bahkan advokasi 

sosial—untuk memastikan perlindungan anak. Pendamping berperan sebagai fasilitator 

sekaligus sahabat, sehingga anak diposisikan sebagai subjek yang aktif dan dihargai. Pola ini 

sejalan dengan gagasan Freire (pendidikan dialogis dan kontekstual), Langgulung (integrasi 

akal–hati–keterampilan), dan Al-Ghazali (tazkiyah dan teladan). 

4.5 Evaluasi PAI: Menilai Transformasi, Bukan Sekadar Nilai 

Evaluasi tidak berbasis ujian atau angka, melainkan pemantauan perubahan perilaku dan 

kualitas relasi. Di Musik untuk Langit, evaluasi berlangsung melalui percakapan reflektif dan 

observasi transformasi keseharian (ibadah lebih tertib, meninggalkan kebiasaan buruk, 

pengelolaan rezeki lebih bijak). Di SAHAJA, evaluasi bersifat afektif–relasional: teguran 

persuasif, percakapan empatik, dan kontrol sosial kolektif yang membangun kesadaran moral. 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 5, No 6, January 2025, pp. XX-YY 
 

329 

Di SAR, evaluasi lebih terstruktur—forum berkala antarpendidik, penanganan kasus, dan 

pengawasan komunitas—dengan fungsi proteksi yang kuat. Ketiganya menunjukkan evaluasi 

yang partisipatif, humanis, dan kontekstual. 

Sintesis: Arah Model Konseptual PAI Berbasis Komunitas 

Himpunan temuan ini mengarah pada model konseptual PAI yang sistematis, kontekstual, 

transformatif, dan replikatif. Landasan filosofisnya memadukan: (1) kesadaran kritis dan dialog 

(Freire, 2005), (2) integrasi akal–hati–keterampilan dan keseimbangan individu–sosial 

(Langgulung, 2003), serta (3) tazkiyatun nafs melalui takhalli–tahalli–tajalli dan keteladanan 

(Al-Ghazali, 2011). Model dioperasionalisasi melalui empat elemen: tujuan yang spiritual–

transformatif; materi kontekstual hadap masalah; metode partisipatif–dialogis bertumpu pada 

keteladanan dan empati; serta evaluasi yang menilai perubahan perilaku nyata. Hasil yang 

tampak adalah tumbuhnya kesadaran spiritual, kemandirian, tanggung jawab sosial, dan 

pemaknaan agama sebagai pedoman hidup sehari-hari. 

Sebagai pengembangan, model ini berpotensi diwujudkan dalam “Madrasah Inklusif”—

format pendidikan Islam berbasis komunitas yang membuka akses bagi anak marjinal, 

memadukan penguatan spiritual Al-Ghazali, kesadaran kritis Freire, dan visi pembebasan 

menyeluruh ala Langgulung. Dengan pijakan kasih sayang, partisipasi, dialog, dan relevansi 

sosial, PAI tidak sekadar rutin administratif, melainkan proses pemanusiaan yang 

memberdayakan anak untuk bangkit dan bertumbuh. 

5. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa model ideal Pendidikan Agama Islam (PAI) bagi anak 

jalanan dapat dibangun melalui integrasi pemikiran Paulo Freire, Hasan Langgulung, dan Al-

Ghazali. Dari Freire diambil prinsip kesadaran kritis, dari Langgulung gagasan pembebasan 

utuh yang mengembangkan akal, hati, dan keterampilan, serta dari Al-Ghazali konsep 

tazkiyatun nafs sebagai inti penyucian jiwa. 

Hasil penelitian pada tiga komunitas, Komunitas Musik untuk Langit, SAHAJA, dan 

SAR menunjukkan bahwa praktik pendidikan agama berlangsung secara nonformal, relasional, 

dan kontekstual. Pendidikan tidak dibatasi ruang kelas, melainkan hadir dalam ruang kehidupan 

sehari-hari anak jalanan, dengan materi yang diarahkan pada pembentukan akhlak, kesadaran 

spiritual, kemandirian, dan tanggung jawab sosial. Metode yang dominan adalah partisipatif, 

persuasif, dan berbasis keteladanan, dengan evaluasi yang berfokus pada transformasi perilaku 

nyata. 

Temuan ini kemudian diformulasikan dalam konsep Madrasah Inklusif, yaitu model 

pendidikan Islam berbasis komunitas yang terbuka bagi semua anak tanpa diskriminasi. 

Madrasah Inklusif menekankan pembelajaran praksis, dialogis, dan spiritual-humanis dengan 

tujuan menghadirkan pendidikan Islam yang membumi, humanis, dan transformatif. Model ini 

membuktikan bahwa PAI dapat berfungsi sebagai alternatif solusi pembinaan anak jalanan 

serta dapat direplikasi di komunitas lain yang menghadapi kondisi sosial serupa. 

6. UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis menyampaikan terima kasih yang tulus kepada keluarga tercinta atas doa dan 

dukungannya, khususnya orang tua, suami, dan anak yang menjadi sumber motivasi. Ucapan 

terima kasih juga disampaikan kepada pembimbing, Dr. Roni Nugraha, M.Ag. dan Dr. 

Nashruddin Syarief, S.S., M.Pd.I., serta kepada Dr. Achmad Muharam Basyari, Lc., 

M.Pd. yang telah memberikan saran dan dukungan teknis terutama dalam pemanfaatan 

teknologi AI yang sangat membantu proses penelitian ini. 



Mariantini et.al/ Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di Kota Bandung: Pendekatan 
Participatory Action Research 

330 

Penghargaan juga diberikan kepada Komunitas Musik untuk Langit, Sekolah Anak 

Sukajadi (SAHAJA), dan Sekolah Anak Rel (SAR) beserta para pendamping yang dengan 

penuh ketulusan membuka ruang pembelajaran alternatif bagi anak-anak jalanan. 

Akhirnya, penulis berterima kasih kepada Program Pascasarjana Institut Agama Islam 

Persis Bandung, para dosen, sahabat, dan rekan seperjuangan yang senantiasa memberikan 

inspirasi, motivasi, dan dukungan moral. Semoga segala kontribusi yang telah diberikan 

menjadi amal saleh dan memperoleh balasan terbaik dari Allah SWT. 

7. REFERENSI 

Athallah, M. R., & Frinaldi, A. (2025). Pencegahan maladministrasi pada penyelenggaraan 

layanan parkir di kawasan wisata Kota Padang oleh Ombudsman RI Perwakilan Sumatera 

Barat. Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, 6(1), 1–9. 

https://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i1.622 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Elma, E., Anggraeni, F. D., Rahmatullah, A. S., & Aziz, A. N. (2023). Islamic learning model 

for street children: An analysis of psychological reinforcement. Jurnal Kajian Pendidikan 

Islam, 5(2), Article 145. https://doi.org/10.32806/jkpi.v5i2.145 

Freire, P. (2005). Pendidikan kaum tertindas (A. Prihantoro, Trans.). Pustaka Pelajar. (Karya 

asli terbit 1970) 

Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ Ulum al-Din (Juz 1 & 3). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Imam Suyuti, I., Pramono, S., & Ningsih, D. (2024). Integrating Islamic educational programs 

for street children in Central Java: A contextual analysis. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan, 

16(4), 4551–4565. https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i4.5661 

Langgulung, H. (2003). Asas-asas pendidikan Islam. Pustaka al-Husna. 

McTaggart, R. (1997). Participatory action research: International contexts and 

consequences. SUNY Press. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook 

(2nd ed.). SAGE Publications. 

Shamrova, D. P., & Cummings, C. E. (2017). Participatory action research (PAR) with children 

and youth: An integrative review of methodology and PAR outcomes for participants, 

organizations, and communities. Children and Youth Services Review, 81, 400–412. 

https://doi.org/10.1016/j.childyouth.2017.08.022 

UNICEF. (2021). The state of the world’s children 2021: On my mind – Promoting, protecting 

and caring for children’s mental health. UNICEF. 

Utami, I. G. A. L. P., Jayanta, I. N. L., & Sukmayasa, I. M. H. (2024). Framework design 

thinking dalam pembelajaran bahasa Inggris sekolah dasar. International Journal of 

Community Service Learning, 8(4), 399–406. https://doi.org/10.23887/ijcsl.v8i4.86172 

Valentine, C. A. (1971). Deficit, difference, and bicultural models of Afro-American behavior. 

Harvard Educational Review, 41(2), 137–157. 

https://doi.org/10.17763/haer.41.2.k11677387m816r35 

Vameghi, M., Roshanfekr, P., Ghaedamini Harouni, G., Takaffoli, M., & Bahrami, G. (2023). 

Street children in Iran: What are their living and working conditions? Findings from a 

survey in six major cities. International Journal of Environmental Research and Public 

Health, 20(7), 5271. https://doi.org/10.3390/ijerph20075271 

 

 

 

https://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i1.622
https://doi.org/10.23887/ijcsl.v8i4.86172

