Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan
Volume 5, No 6, January 2025, pp. Xx-yy

P-ISSN: 2721-2491 E-ISSN: 2721-2491

DOL: http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v5i6.886

Published By: CV. Rifainstitut

Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di
Kota Bandung: Pendekatan Participatory Action Research

Santi Safitri Mariantini

Institut Agama Islam Persis Bandung

ARTICLE INFO

ABSTRAK

Article history:

Received December 25, 2025
Revised December 30, 2025
Accepted January 04, 2025
Available online January 18, 2025

Kata Kunci :

Pendidikan Agama Islam, Anak
Jalanan, Participatory Action
Research, Pendidikan Transformatif,
Tazkiyatun Nafs, Madrasah Inklusif

Keywords:

Islamic Religious Education, Street
Children, Participatory Action
Research, Transformative
Education, Tazkiyatun Nafs,
Inclusive Madrasah

[oNole

This is an open access article under the CC
BY-SA license.

Copyright ©2025 by Rosidah, Roni
Nugraha, Anie Rohaeni. Published by CV.
Rifainstitut

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis model ideal Pendidikan Agama
Islam (PAI) bagi masyarakat marginal dan mendeskripsikan penerapannya pada
anak jalanan di Kota Bandung. Studi dilakukan pada tiga komunitas: Komunitas
Musik untuk Langit, Sekolah Anak Sukajadi (SAHAJA), dan Sekolah Anak Rel
(SAR). Metode yang digunakan adalah Participatory Action Research (PAR)
dengan pendekatan kualitatif melalui observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan refleksi bersama pendamping. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa model PAI yang ideal bagi masyarakat marginal dibangun di atas
paradigma pendidikan transformatif, memadukan gagasan Paulo Freire tentang
pendidikan yang membebaskan, pemikiran Hasan Langgulung mengenai
integrasi akal, hati, dan keterampilan, serta konsep tazkiyatun nafs dari Al-
Ghazali. Model ini bersifat nonformal, relasional, kontekstual, dan transformatif.
Penerapan di tiga komunitas berlangsung melalui interaksi sehari-hari,
keteladanan, kegiatan seni, diskusi kelompok, serta pendampingan spiritual.
Evaluasi tidak berbasis tes, melainkan pada perubahan perilaku, kesadaran
spiritual, dan keterampilan sosial anak. Berdasarkan temuan ini, penulis
menawarkan model konseptual "Madrasah Inklusif" sebagai pengembangan PAI
adaptif bagi kelompok marginal, dengan ciri keterbukaan, fleksibilitas, dan
berbasis komunitas.

ABSTRACT

This study aims to analyze the ideal model of Islamic Religious Education (PAI)
for marginalized communities and to describe its implementation for street
children in Bandung City. The research was conducted in three communities:

Komunitas Musik untuk Langit, Sekolah Anak Sukajadi (SAHAJA), and Sekolah
Anak Rel (SAR). The method used was Participatory Action Research (PAR) with
a qualitative approach through participatory observation, in-depth interviews,

and joint reflection with mentors. The findings reveal that the ideal PAI model
for marginalized groups is based on a transformative paradigm that integrates
Paulo Freire's liberating education, Hasan Langgulung's integration of intellect,

heart, and skills, and Al-Ghazali's tazkiyatun nafs (purification of the soul). The
model is non-formal, relational, contextual, and transformative. Implementation
in the three communities occurred through daily interactions, role modeling, art
activities, group discussions, and spiritual mentoring. Evaluation is not test-
based but focused on behavioral changes, spiritual awareness, and children's
social skills. Based on these findings, the author proposes the conceptual idea of
an "Inclusive Madrasah" as an adaptive PAI model for marginalized groups,

characterized by openness, flexibility, and community-based learning.

1. PENDAHULUAN

Anak merupakan aset bangsa yang sangat berharga, namun realitas sosial menunjukkan

bahwa tidak semua anak memperoleh kesempatan tumbuh dan berkembang secara layak. Di
Kota Bandung, fenomena anak jalanan terus menunjukkan peningkatan yang
mengkhawatirkan. Data tahun 2024 mencatat jumlah anak jalanan mencapai 1.654 orang,
dengan rata-rata kenaikan sekitar 400 anak per tahun. Angka tersebut bukan sekadar statistik,

*Corresponding author
E-mail addresses: santisafitri@gmail.com (Santi Safitri Mariantini)


http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v5i6.885
mailto:santisafitri@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 5, No 6, January 2025, pp. XX-YY

melainkan cerminan nyata dari kerentanan sosial, eksploitasi ekonomi, serta terampasnya hak-
hak dasar anak atas pendidikan, kesehatan, dan perlindungan (UNICEF, 2021).

Masalah anak jalanan tidak dapat dipandang semata-mata sebagai isu sosial, melainkan
juga sebagai persoalan moral dan masa depan bangsa. Anak-anak yang tumbuh tanpa akses
terhadap pendidikan dan bimbingan moral berpotensi terjebak dalam lingkaran kemiskinan,
penyimpangan perilaku, bahkan kriminalitas (Valentine, 1971). Dalam jangka panjang, kondisi
tersebut dapat menurunkan kualitas sumber daya manusia dan menambah beban sosial-
ekonomi negara. Oleh karena itu, upaya untuk menemukan pola pendidikan yang tepat bagi
anak jalanan menjadi sangat penting, baik sebagai kontribusi akademik maupun dasar
penyusunan kebijakan sosial dan pendidikan yang lebih manusiawi.

Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis sebagai
sarana pembentukan nilai spiritual, moral, dan sosial yang mampu memberikan arah hidup
lebih baik bagi anak jalanan. PAI tidak hanya menekankan pada aspek ritual keagamaan, tetapi
juga menumbuhkan kesadaran akhlak, tanggung jawab, serta keterampilan hidup yang
kontekstual dengan realitas keseharian mereka (Freire, 2005; Langgulung, 2003). Nilai-nilai
tersebut menjadikan PAI sebagai instrumen transformatif yang dapat mengubah pengalaman
hidup anak jalanan menjadi proses pembelajaran yang bermakna.

Beberapa inisiatif komunitas di Kota Bandung menunjukkan upaya konkret dalam
menghadirkan pendidikan berbasis nilai Islam bagi anak-anak marjinal. Komunitas Musik
untuk Langit, SAHAJA, dan Sekolah Anak Rel (SAR) merupakan tiga contoh komunitas yang
secara konsisten menyelenggarakan kegiatan pendidikan alternatif dengan pendekatan yang
humanis dan inklusif. Masing-masing komunitas memiliki karakteristik berbeda dalam hal
tujuan pendidikan, materi yang diajarkan, metode pengajaran, serta sistem evaluasi yang
diterapkan. Melalui perbedaan dan kesamaan tersebut, penelitian ini berupaya mengidentifikasi
pola dan model pendidikan yang paling adaptif terhadap kebutuhan anak jalanan.

Dengan demikian, penelitian ini berfokus pada analisis Pendidikan Agama Islam yang
diterapkan di ketiga komunitas tersebut, untuk memahami bagaimana nilai-nilai Islam dapat
diintegrasikan ke dalam praktik pendidikan nonformal bagi anak jalanan. Hasil kajian
diharapkan dapat menghasilkan model konseptual ‘“Madrasah Inklusif”, yaitu model
pendidikan PAI yang adaptif terhadap kondisi sosial peserta didik, kontekstual terhadap
lingkungan kehidupan mereka, dan transformatif dalam membentuk karakter serta kemandirian
anak. Penelitian ini diharapkan tidak hanya memperkaya wacana ilmiah dalam bidang
pendidikan Islam, tetapi juga memberi kontribusi praktis dalam pengembangan strategi
pendidikan bagi kelompok anak marginal di perkotaan.

2. KAJIAN LITERATUR

Kajian literatur ini berfokus pada konsep-konsep pendidikan yang relevan dalam
pengembangan model Pendidikan Agama Islam (PAI) bagi anak jalanan. Pembahasan
difokuskan pada pemikiran tiga tokoh besar, yaitu Paulo Freire, Hasan Langgulung, dan Al-
Ghazali, serta diperkuat dengan temuan-temuan penelitian terdahulu dan analisis kebaruan
penelitian.

Pendidikan sebagai Proses Pembebasan: Perspektif Paulo Freire

Paulo Freire memandang pendidikan sebagai proses pembebasan (education as
liberation) dari ketertindasan sosial dan kebodohan struktural. Dalam Pedagogy of the
Oppressed, Freire (2005) menolak model pendidikan gaya “bank” yang menempatkan peserta
didik sebagai objek pasif penyimpanan pengetahuan. Sebaliknya, ia mengajukan model
pendidikan dialogis yang bersifat horizontal antara pendidik dan peserta didik.

Konsep utama Freire terletak pada kesadaran kritis (conscientizagdo), yakni kemampuan
individu untuk membaca realitas sosial secara reflektif dan bertindak untuk mengubahnya.

325



Mariantini et.al/ Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di Kota Bandung: Pendekatan
Participatory Action Research

Melalui dialog dan refleksi, pendidikan menjadi sarana membangun manusia yang sadar
terhadap struktur ketidakadilan dan mampu mengupayakan perubahan sosial. Pendekatan ini
sangat relevan dalam konteks anak jalanan yang hidup dalam kondisi marginal dan
terpinggirkan. Pendidikan yang bersifat kontekstual, partisipatif, dan membebaskan diyakini
mampu menumbuhkan rasa percaya diri, kesadaran moral, serta daya kritis terhadap realitas
sosial yang mereka hadapi sehari-hari.

Pendidikan Islam sebagai Integrasi Akal, Hati, dan Keterampilan: Perspektif Hasan
Langgulung

Pemikiran Hasan Langgulung (2003) menempatkan pendidikan Islam sebagai proses
pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil), yang mengintegrasikan tiga potensi dasar
manusia: akal, hati, dan keterampilan. Menurutnya, pendidikan tidak hanya berfungsi
mentransfer pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual dan moral yang
berpijak pada nilai-nilai tauhid.

Hasan Langgulung menekankan pentingnya keseimbangan antara dimensi intelektual,
emosional, spiritual, dan sosial dalam diri peserta didik. Tujuan pendidikan bukan hanya
mencetak individu berilmu, tetapi juga manusia yang berakhlak mulia, produktif, dan
bertanggung jawab terhadap diri serta masyarakat. Dalam konteks pendidikan bagi anak
jalanan, konsep integratif ini menjadi sangat relevan karena kelompok tersebut membutuhkan
pembinaan yang tidak hanya kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik agar mampu mandiri
sekaligus berakhlak.

Pendidikan Islam, menurut Langgulung, harus berorientasi pada pengembangan potensi
fitrah manusia secara menyeluruh. Dengan demikian, PAI yang diterapkan di lingkungan anak
jalanan sebaiknya dirancang untuk menumbuhkan akal (pengetahuan), mengasah hati (moral
dan spiritualitas), serta melatih keterampilan (kehidupan praktis) yang sesuai dengan
kebutuhan mereka.

Pendidikan sebagai Penyucian Jiwa: Perspektif Al-Ghazali

Al-Ghazali mengembangkan teori pendidikan yang berorientasi pada tazkiyatun nafs atau
penyucian jiwa sebagai inti dari proses pembelajaran. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak
hanya bertujuan untuk memperoleh pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk kepribadian
spiritual yang mendekatkan diri kepada Allah.

Konsep Al-Ghazali terdiri atas tiga tahapan utama: takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli
berarti membersihkan diri dari sifat-sifat tercela; tahalli adalah menghiasi diri dengan akhlak
terpuji; dan tajalli merupakan puncak kesempurnaan spiritual ketika cahaya ilahi memancar
dalam hati manusia (Ghazali, 2011). Ketiga tahap ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam
sejati harus berorientasi pada pembentukan akhlak dan spiritualitas peserta didik, bukan
semata-mata pada aspek kognitif.

Dalam konteks pendidikan anak jalanan, pandangan Al-Ghazali memberikan dasar moral
dan spiritual yang kuat. Anak jalanan perlu melalui proses penyadaran dan pembinaan moral
agar mampu mengatasi trauma sosial, mengembangkan akhlak positif, dan menemukan makna
hidup yang lebih luhur.

Penelitian Terdahulu tentang Pendidikan Anak Jalanan

Berbagai penelitian terdahulu menegaskan perlunya pendekatan pendidikan yang
nonformal, kontekstual, dan partisipatif dalam pembinaan anak jalanan. Laporan UNICEF
(2021) menunjukkan bahwa anak jalanan merupakan kelompok dengan tingkat kerentanan
tinggi terhadap kehilangan hak pendidikan, eksploitasi, serta kekerasan sosial. Sementara itu,

326



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 5, No 6, January 2025, pp. XX-YY

Utami, Jayanta, dan Sukmayasa (2024) menyoroti pentingnya inovasi metode pembelajaran
kreatif dan berbasis kehidupan nyata untuk meningkatkan motivasi belajar anak-anak marjinal.

Selain itu, Athallah dan Frinaldi (2025) menegaskan bahwa efektivitas program sosial,
termasuk pendidikan komunitas, sangat bergantung pada tata kelola kelembagaan yang
partisipatif, transparan, dan akuntabel. Ketiga penelitian ini menggarisbawahi pentingnya
pendidikan yang tidak terpisah dari konteks sosial dan kebutuhan praktis peserta didik,
sekaligus memperkuat posisi penelitian ini dalam mencari model pendidikan Islam yang
aplikatif bagi anak jalanan.

Sintesis Teoretik dan Kebaruan Kajian

Berdasarkan ketiga landasan teoretik di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam
yang ideal bagi anak jalanan harus memadukan tiga dimensi utama: pembebasan sosial (Freire),
integrasi kemanusiaan (Langgulung), dan penyucian spiritual (Al-Ghazali). Ketiganya
membentuk kerangka konseptual pendidikan Islam yang bersifat humanis, kontekstual, dan
transformatif.

Kebaruan kajian ini terletak pada integrasi lintas paradigma antara teori pendidikan kritis
Barat dan konsep pendidikan Islam klasik. Pendekatan ini menawarkan sintesis baru yang
mampu menjembatani kebutuhan akademik dengan praksis sosial, terutama dalam konteks
pendidikan bagi kelompok marginal seperti anak jalanan. Dengan demikian, model Pendidikan
Agama Islam yang dikembangkan tidak hanya membina aspek kognitif dan spiritual, tetapi
juga memberdayakan peserta didik untuk membaca, memahami, dan mengubah realitas
sosialnya secara reflektif.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian in1 menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Participatory Action
Research (PAR). Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk terlibat secara
reflektif bersama pendamping dan anak jalanan dalam memahami realitas mereka. PAR
dipandang relevan karena menekankan kolaborasi, aksi, dan refleksi dalam proses penelitian
(McTaggart, 1997). Pendekatan kualitatif digunakan untuk menggali makna mendalam dari
pengalaman anak jalanan dan praktik pendidikan agama yang dijalani (Creswell, 2014).

Subjek penelitian adalah tiga komunitas pendidikan anak jalanan di Kota Bandung, yaitu
Komunitas Musik untuk Langit, Sekolah Anak Sukajadi (SAHAJA), dan Sekolah Anak Rel
(SAR). Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, serta diskusi
reflektif dengan pendamping dan anak-anak. Teknik triangulasi digunakan untuk memastikan
validitas data, sedangkan dokumentasi lapangan membantu memperkaya deskripsi temuan
(Miles & Huberman, 1994).

Analisis data dilakukan secara tematik dengan langkah reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Data yang diperoleh kemudian dibandingkan dengan kerangka teoritik
Paulo Freire, Hasan Langgulung, dan Al-Ghazali untuk menemukan relevansi serta kontribusi
praktisnya. Dengan pendekatan ini, penelitian mampu menggambarkan secara komprehensif
praktik Pendidikan Agama Islam di komunitas anak jalanan sekaligus menawarkan model
konseptual yang transformatif.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN

Gambaran Lokasi dan Komunitas
Penelitian berfokus pada tiga komunitas pendidikan anak jalanan di Kota Bandung:

Komunitas Musik untuk Langit (Cihampelas), SAHAJA (Sukajadi), dan Sekolah Anak
Rel/SAR (Kiaracondong). Ketiganya bergerak dalam konteks sosial-ekonomi rentan—putus

327



Mariantini et.al/ Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di Kota Bandung: Pendekatan
Participatory Action Research

sekolah, pekerjaan informal, dan paparan lingkungan jalanan—namun menghadirkan
pendidikan nonformal berbasis komunitas sebagai ruang aman, pembinaan akhlak, dan
pemulihan martabat anak.

Musik untuk Langit (berdiri 2015) memanfaatkan musik sebagai media dakwah dan
pembentukan karakter, dengan penekanan pada praktik ibadah, pengendalian diri, dan
menjauhi perilaku destruktif. SAHAJA (sejak 2015) berkembang dari BELDISTRO menjadi
“sekolah rumahan” yang menyelenggarakan Paket A/B/C sekaligus pendidikan karakter dan
literasi dasar. SAR (sejak 2019) lahir sebagai respons atas eksploitasi anak, menawarkan ruang
belajar mingguan yang menekankan nilai-nilai Islam, literasi dasar, dan pendampingan berbasis
komunitas. Ketiganya menunjukkan bahwa pendekatan nonformal yang humanis mampu
mengisi celah layanan pendidikan bagi anak marjinal di kota.

Tujuan PAI dalam Tiga Komunitas

Tujuan PAI di tiga komunitas berakar pada spiritualitas pendiri dan pendamping: menjadi
manusia bermanfaat, menjaga akhlak, dan menjadikan pendidikan sebagai ibadah serta
perlindungan anak. Musik untuk Langit menegaskan teladan akhlak Nabi dan penggunaan
musik sebagai media dakwah yang aman bagi anak jalanan. SAHAJA memaknai PAI sebagai
pemulihan martabat sekaligus sarana keberlanjutan pendidikan formal (kesetaraan). SAR
melihat PAI sebagai benteng moral dan perlindungan dari kekerasan/eksploitasi, sembari
menguatkan solidaritas warga. Intinya, PAI tidak berhenti pada transfer pengetahuan,
melainkan diarahkan pada pembentukan karakter, penguatan spiritual, dan keselamatan sosial
anak.

Materi PAI: Arah Umum dan Ciri Khas

Materi PAI di ketiga komunitas bersifat kontekstual dan “hadap masalah”. Musik untuk
Langit menonjolkan syukur, tawakal, sabar, ukhuwah, dan tazkiyatun nafs (pengendalian diri
dari miras dan perilaku destruktif). SAHAJA memadukan akhlak sosial (ta’awun, amanah,
kasih sayang), spiritualitas (tawakal, izzah), dan literasi dasar (calistung) dalam bingkai nilai
Islam. SAR menitikberatkan akhlak sosial (itsar, rahmah, kejujuran, empati, tanggung jawab)
melalui kisah-kisah keteladanan. Meski fokusnya berbeda, benang merahnya sama: materi lahir
dari pengalaman nyata anak, diinternalisasi melalui relasi hangat, dan diarahkan pada
perubahan perilaku yang bermakna.

Metode PAI: Partisipatif, Dialogis, dan Relasional

Ketiga komunitas menggunakan metode yang fleksibel dan berbasis pengalaman. Musik
untuk Langit mengandalkan percakapan dari hati ke hati, refleksi pengalaman, keteladanan
(uswah), dan aktivitas alam untuk kontemplasi. SAHAJA memadukan seni/pertunjukan,
program sosial yang memulihkan, motivasi-kompetisi, dan dukungan psikososial. SAR
menggabungkan hiwar (dialog), gishshah (kisah), muhasabah (refleksi)—bahkan advokasi
sosial—untuk memastikan perlindungan anak. Pendamping berperan sebagai fasilitator
sekaligus sahabat, sehingga anak diposisikan sebagai subjek yang aktif dan dihargai. Pola ini
sejalan dengan gagasan Freire (pendidikan dialogis dan kontekstual), Langgulung (integrasi
akal-hati—keterampilan), dan Al-Ghazali (tazkiyah dan teladan).

4.5 Evaluasi PAI: Menilai Transformasi, Bukan Sekadar Nilai

Evaluasi tidak berbasis ujian atau angka, melainkan pemantauan perubahan perilaku dan
kualitas relasi. Di Musik untuk Langit, evaluasi berlangsung melalui percakapan reflektif dan
observasi transformasi keseharian (ibadah lebih tertib, meninggalkan kebiasaan buruk,
pengelolaan rezeki lebih bijak). Di SAHAJA, evaluasi bersifat afektif—relasional: teguran
persuasif, percakapan empatik, dan kontrol sosial kolektif yang membangun kesadaran moral.

328



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 5, No 6, January 2025, pp. XX-YY

Di SAR, evaluasi lebih terstruktur—forum berkala antarpendidik, penanganan kasus, dan
pengawasan komunitas—dengan fungsi proteksi yang kuat. Ketiganya menunjukkan evaluasi
yang partisipatif, humanis, dan kontekstual.

Sintesis: Arah Model Konseptual PAI Berbasis Komunitas

Himpunan temuan ini mengarah pada model konseptual PAI yang sistematis, kontekstual,
transformatif, dan replikatif. Landasan filosofisnya memadukan: (1) kesadaran kritis dan dialog
(Freire, 2005), (2) integrasi akal-hati—keterampilan dan keseimbangan individu—sosial
(Langgulung, 2003), serta (3) tazkiyatun nafs melalui takhalli—tahalli—tajalli dan keteladanan
(Al-Ghazali, 2011). Model dioperasionalisasi melalui empat elemen: tujuan yang spiritual—
transformatif; materi kontekstual hadap masalah; metode partisipatif—dialogis bertumpu pada
keteladanan dan empati; serta evaluasi yang menilai perubahan perilaku nyata. Hasil yang
tampak adalah tumbuhnya kesadaran spiritual, kemandirian, tanggung jawab sosial, dan
pemaknaan agama sebagai pedoman hidup sehari-hari.

Sebagai pengembangan, model ini berpotensi diwujudkan dalam “Madrasah Inklusif”—
format pendidikan Islam berbasis komunitas yang membuka akses bagi anak marjinal,
memadukan penguatan spiritual Al-Ghazali, kesadaran kritis Freire, dan visi pembebasan
menyeluruh ala Langgulung. Dengan pijakan kasih sayang, partisipasi, dialog, dan relevansi
sosial, PAI tidak sekadar rutin administratif, melainkan proses pemanusiaan yang
memberdayakan anak untuk bangkit dan bertumbubh.

5. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa model ideal Pendidikan Agama Islam (PAI) bagi anak
jalanan dapat dibangun melalui integrasi pemikiran Paulo Freire, Hasan Langgulung, dan Al-
Ghazali. Dari Freire diambil prinsip kesadaran kritis, dari Langgulung gagasan pembebasan
utuh yang mengembangkan akal, hati, dan keterampilan, serta dari Al-Ghazali konsep
tazkiyatun nafs sebagai inti penyucian jiwa.

Hasil penelitian pada tiga komunitas, Komunitas Musik untuk Langit, SAHAJA, dan
SAR menunjukkan bahwa praktik pendidikan agama berlangsung secara nonformal, relasional,
dan kontekstual. Pendidikan tidak dibatasi ruang kelas, melainkan hadir dalam ruang kehidupan
sehari-hari anak jalanan, dengan materi yang diarahkan pada pembentukan akhlak, kesadaran
spiritual, kemandirian, dan tanggung jawab sosial. Metode yang dominan adalah partisipatif,
persuasif, dan berbasis keteladanan, dengan evaluasi yang berfokus pada transformasi perilaku
nyata.

Temuan ini kemudian diformulasikan dalam konsep Madrasah Inklusif, yaitu model
pendidikan Islam berbasis komunitas yang terbuka bagi semua anak tanpa diskriminasi.
Madrasah Inklusif menekankan pembelajaran praksis, dialogis, dan spiritual-humanis dengan
tujuan menghadirkan pendidikan Islam yang membumi, humanis, dan transformatif. Model ini
membuktikan bahwa PAI dapat berfungsi sebagai alternatif solusi pembinaan anak jalanan
serta dapat direplikasi di komunitas lain yang menghadapi kondisi sosial serupa.

6. UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis menyampaikan terima kasih yang tulus kepada keluarga tercinta atas doa dan
dukungannya, khususnya orang tua, suami, dan anak yang menjadi sumber motivasi. Ucapan
terima kasih juga disampaikan kepada pembimbing, Dr. Roni Nugraha, M.Ag. dan Dr.
Nashruddin Syarief, S.S., M.Pd.IL., serta kepada Dr. Achmad Muharam Basyari, Lc.,
M.Pd. yang telah memberikan saran dan dukungan teknis terutama dalam pemanfaatan
teknologi Al yang sangat membantu proses penelitian ini.

329



Mariantini et.al/ Konseptual Model Pendidikan Agama Islam bagi Anak Jalanan di Kota Bandung: Pendekatan
Participatory Action Research

Penghargaan juga diberikan kepada Komunitas Musik untuk Langit, Sekolah Anak
Sukajadi (SAHAJA), dan Sekolah Anak Rel (SAR) beserta para pendamping yang dengan
penuh ketulusan membuka ruang pembelajaran alternatif bagi anak-anak jalanan.

Akhirnya, penulis berterima kasih kepada Program Pascasarjana Institut Agama Islam
Persis Bandung, para dosen, sahabat, dan rekan seperjuangan yang senantiasa memberikan
inspirasi, motivasi, dan dukungan moral. Semoga segala kontribusi yang telah diberikan
menjadi amal saleh dan memperoleh balasan terbaik dari Allah SWT.

7. REFERENSI

Athallah, M. R., & Frinaldi, A. (2025). Pencegahan maladministrasi pada penyelenggaraan
layanan parkir di kawasan wisata Kota Padang oleh Ombudsman RI Perwakilan Sumatera
Barat. Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, 6(1), 1-9.
https://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6il.622

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Elma, E., Anggraeni, F. D., Rahmatullah, A. S., & Aziz, A. N. (2023). Islamic learning model
for street children: An analysis of psychological reinforcement. Jurnal Kajian Pendidikan
Islam, 5(2), Article 145. https://doi.org/10.32806/jkpi.v5i2.145

Freire, P. (2005). Pendidikan kaum tertindas (A. Prihantoro, Trans.). Pustaka Pelajar. (Karya
asli terbit 1970)

Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ Ulum al-Din (Juz 1 & 3). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Imam Suyuti, I., Pramono, S., & Ningsih, D. (2024). Integrating Islamic educational programs
for street children in Central Java: A contextual analysis. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan,
16(4), 4551-4565. https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i4.5661

Langgulung, H. (2003). Asas-asas pendidikan Islam. Pustaka al-Husna.

McTaggart, R. (1997). Participatory action research: International contexts and
consequences. SUNY Press.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook
(2nd ed.). SAGE Publications.

Shamrova, D. P., & Cummings, C. E. (2017). Participatory action research (PAR) with children
and youth: An integrative review of methodology and PAR outcomes for participants,
organizations, and communities. Children and Youth Services Review, 81, 400—412.
https://doi.org/10.1016/j.childyouth.2017.08.022

UNICEF. (2021). The state of the world’s children 2021: On my mind — Promoting, protecting
and caring for children’s mental health. UNICEF.

Utami, I. G. A. L. P, Jayanta, I. N. L., & Sukmayasa, I. M. H. (2024). Framework design
thinking dalam pembelajaran bahasa Inggris sekolah dasar. International Journal of
Community Service Learning, 8(4), 399-406. https://doi.org/10.23887/ijcsl.v8i4.86172

Valentine, C. A. (1971). Deficit, difference, and bicultural models of Afro-American behavior.
Harvard Educational Review, 41(2), 137-157.
https://doi.org/10.17763/haer.41.2.k11677387m816r35

Vameghi, M., Roshanfekr, P., Ghaedamini Harouni, G., Takaffoli, M., & Bahrami, G. (2023).
Street children in Iran: What are their living and working conditions? Findings from a
survey in six major cities. International Journal of Environmental Research and Public
Health, 20(7), 5271. https://doi.org/10.3390/ijerph20075271

330


https://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i1.622
https://doi.org/10.23887/ijcsl.v8i4.86172

