
 

Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 
Volume 6, No 6, January 2026, pp. 1643-1652 

P-ISSN: 2721-2491 E-ISSN: 2721-2491 

DOI: http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i6.941  
Published By: CV. Rifainstitut 

*Corresponding author 

E-mail addresses: dadansuherdiana@uinsgd.ac.id (Dadan Suherdiana) 

Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan 

Pendidikan Islam Kontemporer   

Asep Panji M1, Pujo Utomo2, Ulul Azmi A3, Dadan Suherdiana4* 

Komunikasi Penyiaran Islam, Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

 

A B S T R A K 

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran 

multidimensi, tidak hanya sebagai pusat transmisi ilmu agama (tafaqqahu fiddin) 

tetapi juga sebagai benteng moral dan agen penggerak dakwah (agent of da'wah). 

Penelitian ini bertujuan menganalisis peran strategis pesantren dalam 

memperkuat misi dakwah di tengah arus modernisasi dan tantangan 

kontemporer, seperti isu radikalisme, polarisasi sosial, dan perkembangan 

teknologi digital. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif 

dengan pendekatan studi kasus pada pesantren Miftahut Taufiq di Kota 

Bandung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa peran strategis pesantren 

terwujud melalui tiga pilar: (1) Kaderisasi Da'i, melalui pembiasaan hidup 

sederhana, kemandirian, dan penguasaan kitab kuning; (2) Adaptasi Metode 

Dakwah, dengan mengintegrasikan media digital (Dakwah Digital) dan gerakan 

sosial (Dakwah Komunitas); dan (3) Penguatan Moderasi Beragama, dengan 

menanamkan nilai-nilai wasathiyah (moderat) melalui keteladanan Kyai dan 

kurikulum Ahlussunnah wal Jama'ah. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

pesantren tetap relevan dan krusial sebagai pilar utama penguatan dakwah Islam 

yang kontekstual dan transformatif. 
 

A B S T R A C T 

Islamic boarding schools, as the oldest Islamic educational institutions in 

Indonesia, have a multidimensional role, not only as centers for the transmission 

of religious knowledge (tafaqqahu fiddin) but also as moral fortresses and 

agents of da'wah (agents of da'wah). This study aims to analyze the strategic 

role of Islamic boarding schools in strengthening the mission of da'wah amidst 

the current of modernization and contemporary challenges, such as the issue of 

radicalism, social polarization, and the development of digital technology. The 

research method used is descriptive qualitative with a case study approach at 

the Miftahut Taufiq Islamic boarding school in Bandung City. The results of the 

study indicate that the strategic role of Islamic boarding schools is realized 

through three pillars: (1) Da'i Cadre Formation, through the habit of simple 

living, independence, and mastery of yellow books; (2) Adaptation of Da'wah 

Methods, by integrating digital media (Digital Da'wah) and social movements 

(Community Da'wah); and (3) Strengthening Religious Moderation, by instilling 

wasathiyah (moderate) values through the example of Kyai and the Ahlussunnah 

wal Jama'ah curriculum. This study concludes that Islamic boarding schools 

remain relevant and crucial as a key pillar for strengthening contextual and 

transformative Islamic da'wah. 
 

1. PENDAHULUAN 

Pesantren telah lama diakui sebagai institusi yang memiliki signifikansi historis, kultural, 

dan edukatif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam di Nusantara. Sejak masa awal penyebaran 

Islam, pesantren telah berfungsi sebagai basis komunitas, pusat keilmuan, dan laboratorium 

sosial bagi masyarakat sekitar. Fungsi dasarnya adalah mencetak ulama dan kader-kader da'i 

yang memiliki kedalaman ilmu agama (tafaqqahu fiddin) serta kesiapan untuk mengabdi di 

tengah masyarakat. 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 

Received November 24, 2025 

Revised January 27, 2026 

Accepted January 28, 2026 

Available online January 28, 2026 
 

 

Kata Kunci : 

Pesantren, Dakwah, Pendidikan 

Islam, Kontemporer, Moderasi 

Beragama. 

 

Keywords: 

Islamic boarding schools, da'wah, 

Islamic education, contemporary, 

religious moderation. 
 

 

This is an open access article under the CC 

BY-SA license.  

Copyright ©2026 by Author. Published by 

CV. Rifainstitut 

http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i6.941
mailto:dadansuherdiana@uinsgd.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer 

1644 

Di era kontemporer, misi dakwah menghadapi tantangan yang jauh lebih kompleks. 

Globalisasi membawa dampak masif berupa pergeseran nilai, disrupsi digital, serta munculnya 

berbagai narasi keagamaan ekstrem yang berpotensi memecah belah. Kebutuhan akan da'i yang 

adaptif, literasi digital yang baik, dan pengarusutamaan moderasi beragama menjadi sangat 

mendesak. 

Oleh karena itu, penelitian ini berfokus secara spesifik pada bagaimana pesantren, sebagai 

lembaga tradisional, mampu melakukan relevansi dan rekontekstualisasi perannya dalam 

memperkuat misi dakwah agar tetap efektif dan solutif. 

2. KAJIAN LITERATUR  

Pesantren dan Tiga Fungsinya 

Komponen Esensial Pesantren 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki struktur khas 

yang membedakannya dari institusi pendidikan lainnya. Tradisi keilmuan dan pola hidup 

komunal dalam pesantren dibangun melalui elemen-elemen fundamental yang telah dikaji oleh 

banyak sarjana, salah satunya Zamakhsyari Dhofier. Dalam kajian klasiknya Tradisi Pesantren, 

Dhofier menyebut bahwa suatu pesantren tidak dapat disebut pesantren bila tidak memiliki lima 

unsur utama: kyai, santri, pondok, masjid, dan kitab kuning (Dhofier, 2011). Kelima unsur 

tersebut merupakan fondasi historis yang dibangun secara turun temurun, menjadi sistem 

organik yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain. 

Kyai memegang posisi tertinggi dalam struktur pesantren. Ia berfungsi sebagai pemimpin 

spiritual, penentu kebijakan pendidikan, dan pusat otoritas keilmuan. Figur kyai bukan sekadar 

guru, tetapi simbol moralitas serta representasi intelektual Islam tradisional. Kharisma dan 

otoritas kyai membentuk kultur kepatuhan santri sebagai bagian dari adab thalab al-‘ilm (etika 

penuntut ilmu). Dhofier (Dhofier, 2011) menjelaskan bahwa sumber otoritas kyai bukan hanya 

berasal dari kecakapan intelektual, tetapi juga legitimasi genealogis (nasab), spiritual, dan 

keilmuan dalam tradisi sanad. 

Santri, sebagai komponen kedua, merupakan komunitas pembelajar yang hidup dan 

menempuh pendidikan di lingkungan pesantren. Mereka terdiri dari dua kategori: santri mukim 

(yang menetap di asrama) dan santri kalong (yang hanya datang saat jadwal belajar). Santri 

memiliki peran aktif tidak hanya dalam proses belajar, tetapi juga dalam menghidupkan tradisi 

sosial, spiritual, dan kultural di pesantren. Menurut Bruinessen (Bruinessen, 2015), keberadaan 

santri menciptakan dinamika sosial dan intelektual yang menjadi denyut nadi kehidupan 

pesantren. 

Pondok atau asrama adalah elemen fisik yang memungkinkan terbentuknya kultur belajar 

yang intensif. Sistem pondok memfasilitasi pendidikan 24 jam, di mana pembiasaan akhlak, 

kerja kolektif (gotong-royong), kedisiplinan, dan interaksi sosial berlangsung secara organik. 

Lingkungan pondok juga mendukung transformasi watak dan nilai, sesuatu yang jarang 

ditemukan pada institusi pendidikan formal modern. 

Masjid menjadi pusat spiritual sekaligus ruang pembelajaran utama. Sejak abad ke-16 

hingga kini, masjid pesantren berfungsi sebagai pusat kajian kitab, halaqah, dan ritual ibadah. 

Setiap santri menjadikan masjid sebagai pusat aktivitas harian, dari shalat berjamaah, pengajian 

kitab, dzikir, hingga musyawarah. Masjid memperkuat karakter spiritual dan kedisiplinan 

ibadah dalam diri santri (Yasmadi, 2014). 

Terakhir, kitab kuning adalah sumber rujukan inti dalam tradisi pesantren. Kitab ini 

mencakup berbagai disiplin ilmu klasik seperti fikih, tauhid, tafsir, hadits, akhlak-tasawuf, 

hingga nahwu-sharaf. Sistem bandongan, sorogan, halaqah, dan tahqiq al-nusus menjadi 

metode khas pesantren dalam mengkaji kitab kuning, yang menekankan kombinasi hafalan, 

pemahaman, analisis, dan internalisasi nilai. Menurut Mastuhu (Mastuhu, 2015), kitab kuning 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652 

1645 

tidak hanya berfungsi sebagai sumber ilmu, tetapi juga membentuk kerangka berpikir santri 

dalam memahami realitas sosial dan keagamaan. 

Dengan demikian, kelima komponen esensial pesantren bekerja secara harmonis 

membentuk ekosistem pendidikan yang unik, memadukan ranah intelektual, spiritual, sosial, 

dan moral dalam satu kesatuan. 

Tiga Peran Utama Pesantren: Pendidikan, Dakwah, dan Pengabdian Masyarakat 

Pesantren dalam perkembangan sejarahnya memiliki tiga fungsi utama yang menjadi ciri 

kelembagaan: fungsi pendidikan, fungsi dakwah, dan fungsi pengabdian masyarakat. Ketiga 

fungsi ini bukan hanya dirumuskan oleh para akademisi modern, tetapi telah menjadi praktik 

historis pesantren sejak era Walisongo hingga era modern. 

1) Fungsi Pendidikan 

Pendidikan merupakan peran paling utama dan paling melekat dalam tradisi pesantren. 

Sejak masa awal berdirinya, pesantren adalah pusat transmisi ilmu-ilmu keislaman dari 

generasi ke generasi. Pendidikan di pesantren tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi 

juga spiritual, moral, dan sosial. Dalam banyak kajian, pesantren disebut sebagai moral 

community yang menekankan pendidikan karakter, akhlak, dan adab (Nata, 2016). Sistem 

pengajaran berlapis mulai dari tafsir, ulumul Qur’an, hadits, fikih, hingga tasawuf membentuk 

integrasi antara ilmu dan moralitas. 

Selain itu, pesantren kontemporer telah mengembangkan sistem pendidikan modern 

seperti sekolah formal, madrasah, hingga perguruan tinggi. Namun demikian, keunikan 

pesantren tetap bertumpu pada struktur pendidikan berbasis keteladanan, pengasuhan, dan 

kedisiplinan asrama. Model pendidikan ini dianggap efektif membentuk karakter religius, 

kemandirian, dan etos kerja santri (Fathurrochman, 2020). 

 

2) Fungsi Dakwah 

Fungsi dakwah adalah perluasan dari peran pesantren sebagai pusat ilmu agama. Dakwah 

di pesantren tidak hanya bermakna ceramah atau penyampaian ilmu, tetapi juga berupa 

pendidikan moral, pembiasaan ibadah, hingga laku sosial yang mencerminkan nilai-nilai Islam. 

Pesantren memberi model dakwah yang lebih bersifat inklusif dan kultural. Menurut Marwah 

(Marwah, 2015), pesantren adalah agen penyebaran Islam ramah yang menyatu dengan budaya 

lokal, seperti slametan, tahlilan, akad nikah adat, dan kegiatan sosial lainnya. 

Dakwah pesantren juga berperan penting dalam merespons persoalan kontemporer seperti 

radikalisme, intoleransi, dan kemiskinan spiritual. Pesantren sering menjadi penyeimbang bagi 

gelombang ideologi transnasional yang mengedepankan puritanisme atau kekerasan. Karena 

itu, dakwah berbasis pesantren dianggap sebagai benteng Islam moderat, toleran, dan 

berkeadaban (Azra, 2019). 

 

3) Fungsi Pengabdian Masyarakat 

Fungsi ketiga adalah peran sosial pesantren dalam memberdayakan masyarakat sekitar. 

Pengabdian masyarakat dilakukan melalui berbagai kegiatan, mulai dari pendidikan 

masyarakat, penyuluhan agama, kesehatan, ekonomi, pemberdayaan perempuan, hingga 

pelatihan keterampilan. Pesantren berfungsi sebagai community development center yang 

mendampingi masyarakat agar memiliki kemandirian sosial dan ekonomi. 

Dalam konteks kontemporer, banyak pesantren mengembangkan program ekonomi 

seperti koperasi pesantren, pertanian terpadu, unit usaha, dan pelatihan kewirausahaan bagi 

santri dan masyarakat. Hal ini membuat pesantren menjadi institusi sosial yang adaptif dan 

dinamis dalam menjawab tantangan zaman. Menurut Anwar (Anwar, 2018), pesantren 

memiliki potensi besar mengembangkan social entrepreneurship berbasis nilai-nilai Islam. 

 



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer 

1646 

Sifat Peran Dakwah di Pesantren 

Dakwah pesantren memiliki karakter unik yang membedakannya dari gerakan dakwah 

lain, khususnya yang modernis atau transnasional. Sifat dakwah pesantren tidak hanya bersifat 

kognitif berupa transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga mencakup afektif dan psikomotorik 

melalui internalisasi nilai dan praktik langsung yang dikenal dengan istilah dakwah bil hal. 

Konsep ini menjelaskan bahwa dakwah tidak hanya berupa ucapan, tetapi tindakan nyata yang 

membawa perubahan sosial. 

Pada aspek kognitif, dakwah disampaikan melalui pengajian rutin, pengajaran kitab 

kuning, ceramah, dan halaqah. Aspek afektif muncul dari keteladanan kyai dan sistem 

pendidikan akhlak yang menekankan rendah hati, kesabaran, toleransi, dan sopan santun. 

Sementara aspek psikomotorik tercermin dalam praktik ibadah, aktivitas sosial, hingga 

keterlibatan santri dalam kegiatan masyarakat seperti membantu hajatan, mengurus jenazah, 

atau kerja bakti. 

Dakwah bil hal menjadi karakter khas pesantren dalam mentransmisikan nilai Islam ke 

dalam kehidupan nyata. Jalaluddin (Jalaluddin, 2017) menyebut bahwa dakwah bil hal lebih 

efektif membentuk perubahan perilaku dibanding dakwah bil lisan, karena santri belajar 

melalui praktik, pengasuhan, dan pembiasaan sehari-hari. 

Dakwah dalam Konteks Kontemporer 

a. Pendekatan Dakwah Kontemporer 

Dalam konteks globalisasi, dakwah mengalami transformasi besar akibat kemajuan 

teknologi informasi, dinamika sosial, serta munculnya tantangan ideologis seperti radikalisme, 

liberalisme, dan perubahan nilai budaya. Karena itu, dakwah kontemporer dituntut mengadopsi 

pendekatan yang lebih relevan dan adaptif. Al-Qur’an sendiri telah memberikan tiga prinsip 

pendekatan dakwah yang sangat penting, yaitu: hikmah, mau‘izhah hasanah, dan mujadalah 

billati hiya ahsan (QS. An-Nahl: 125). 

 

1) Pendekatan Hikmah (Bijaksana) 

 Pendekatan hikmah menekankan kebijaksanaan, kesesuaian konteks, dan kedalaman 

pengetahuan. Dakwah dengan hikmah tidak menggunakan kekerasan, paksaan, atau kecaman, 

tetapi mengajak dengan argumentasi yang kuat dan cara yang lembut. Menurut Shihab (Shihab, 

2018), hikmah dalam dakwah berarti kemampuan memahami kondisi psikologis audiens, 

budaya lokal, serta memilih metode yang tepat untuk setiap situasi. 

 

2) Mau’izhah Hasanah (Pendekatan Persuasif) 

 Pendekatan ini menggunakan nasihat yang baik dan menyentuh hati. Mau‘izhah hasanah 

mengajak manusia melalui kata-kata lembut, kisah inspiratif, dan pembelajaran moral yang 

menyentuh sisi emosional. Ulama kontemporer seperti Qardhawi (Qardhawi, 2016) menyebut 

bahwa mau‘izhah hasanah sangat relevan dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia, 

karena mengutamakan kedamaian dan nilai kemanusiaan. 

 

3) Mujadalah Billati Hiya Ahsan (Dialog Humanis) 

Dialog dalam dakwah harus dilakukan dengan cara terbaik: rasional, ilmiah, santun, dan 

berorientasi pada perdamaian. Dalam konteks modern, metode ini sangat penting menghadapi 

perdebatan publik di media sosial, isu-isu radikalisme, hingga perbedaan pendapat antar 

kelompok. Abidin (Abidin, 2020) menjelaskan bahwa dakwah dialogis dapat mereduksi 

konflik, menciptakan ruang komunikasi antaragama, dan memperkuat harmoni sosial. 

 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652 

1647 

b. Pengukuran Keberhasilan Dakwah Kontemporer 

 Keberhasilan dakwah tidak lagi diukur hanya dari jumlah jamaah atau banyaknya santri. 

Dakwah kontemporer diukur berdasarkan kemampuan menghasilkan perubahan sosial positif 

dan adaptasi teknologi. 

 

1) Perubahan Sosial Positif 

Dakwah yang berhasil mampu memperbaiki moral masyarakat, mendorong partisipasi 

sosial, memajukan pendidikan, dan menekan penyebaran radikalisme. Islam sebagai rahmatan 

lil ‘alamin harus tercermin dalam gerakan dakwah yang mendorong perdamaian, toleransi, 

keadilan, dan kesejahteraan. Menurut Rahmat (Rahmat, 2017), dakwah yang efektif adalah 

dakwah yang berkontribusi pada terwujudnya civil society yang kuat. 

 

2) Pemanfaatan Teknologi (Dakwah Digital) 

 

 Era digital membuat dakwah tidak lagi terbatas di masjid, pesantren, atau majelis taklim. 

Dakwah kini dilakukan melalui media sosial, podcast, YouTube, aplikasi dakwah, bahkan 

artificial intelligence. Pesantren kontemporer mulai memanfaatkan media digital untuk 

memperluas jangkauan dakwah. Menurut Hasan (Hasan, 2021), dakwah digital adalah fase 

baru perkembangan dakwah Islam yang menuntut kemampuan literasi digital, kreativitas 

konten, dan etika bermedia. 

Peran pesantren dalam dakwah digital menjadi sangat strategis karena pesantren memiliki 

legitimasi moral dan basis massa yang kuat. Jika pesantren mampu mengisi ruang digital 

dengan narasi moderat, toleran, dan damai, maka ruang maya tidak akan dikuasai oleh 

kelompok radikal. 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena penelitian ini berupaya memahami secara mendalam fenomena dakwah 

yang berlangsung di Pondok Pesantren Miftahut Taufiq, Kecamatan Cibiru, Kota Bandung. 

Studi kasus dipandang relevan karena penelitian difokuskan pada satu lokasi dan satuan sosial 

tertentu, sehingga memungkinkan peneliti menggali secara komprehensif dinamika yang 

terjadi di dalamnya.  

Penelitian dilaksanakan di Pondok Pesantren Miftahut Taufiq yang beralamat di 

Kecamatan Cibiru, Kota Bandung. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan bahwa 

pesantren tersebut memiliki tradisi dakwah yang khas, baik melalui kegiatan internal maupun 

eksternal. Penelitian berlangsung selama 20 hari, yaitu mulai tanggal 10 November 2025 

hingga 30 November 2025. 

Subjek penelitian terdiri atas beberapa unsur yang dianggap representatif dalam 

menggambarkan praktik dakwah di pesantren, yaitu, Kyai/Pengasuh sebagai figur sentral yang 

memimpin dan mengarahkan kegiatan dakwah, Ustadz/Ustadzah sebagai tenaga pendidik yang 

terlibat langsung dalam proses pembelajaran dan pembinaan santri, Santri dan Alumni sebagai 

penerima sekaligus pelaksana dakwah yang dapat memberikan perspektif mengenai 

keberlanjutan tradisi dakwah pesantren. 

  



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer 

1648 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Strategi Kaderisasi Da'i (Internal Pesantren) 

Penguatan Aspek Tafaqquh Fiddin dan Kemandirian 

Fokus utama strategi ini adalah membekali calon da'i dengan pondasi keilmuan yang kuat 

dan membentuk karakter pribadi yang kokoh. 

 

1) Pendalaman Ilmu Agama (Tafaqquh Fiddin) 

Strategi ini menekankan pada penguasaan kitab-kitab induk (kutubussalaf atau kitab 

kuning) dalam disiplin ilmu Fikih, Akhlak/Tasawuf, dan Ushul Fikih. Tujuannya adalah agar 

calon Da'i memiliki otoritas keilmuan (marja') yang memadai, mampu menganalisis 

permasalahan umat, dan menyampaikan ajaran agama secara benar dan berlandaskan dalil yang 

kuat. 

 

2) Pembentukan Karakter Mandiri (Dakwah bil Hal) 

Penguatan karakter dilakukan melalui sistem asrama (boarding system) yang cukup ketat, 

menuntut santri untuk hidup disiplin, mandiri, dan sederhana. Santri dibiasakan mengurus diri 

sendiri dan lingkungan, sehingga terbentuk mental yang kuat dan tidak bergantung pada orang 

lain. Kesederhanaan dan kedisiplinan ini merupakan praktik Dakwah bil Hal, di mana akhlak 

dan perilaku Da'i menjadi teladan nyata bagi masyarakat. 

 

a. Program Public Speaking dan Pengabdian 

Strategi ini berfokus pada pengasahan keterampilan komunikasi (retorika dakwah) dan 

pengalaman lapangan sebagai bekal praktik langsung di masyarakat. 

 

1) Latihan Keterampilan Public Speaking (Muhadharah) 

 Pesantren mewajibkan santri mengikuti program latihan pidato rutin (Muhadharah) dan 

tabligh. Kegiatan ini melatih santri untuk berbicara di depan umum secara sistematis, persuasif, 

dan percaya diri, baik dalam bahasa Indonesia maupun bahasa asing yang relevan. 

Tujuan program ini adalah menyiapkan Da'i yang piawai dalam Dakwah bil Lisan 

(dakwah dengan perkataan) serta memiliki kemampuan menyampaikan pesan agama (Tabligh) 

secara efektif. 

 

2) Praktik Pengabdian Masyarakat (Dakwah fi al-Mujtama') 

 Santri diwajibkan untuk mengikuti praktik pengabdian di tengah masyarakat, seperti 

partisipasi dalam kegiatan pembangunan fasilitas umum, pemandian jenazah atau praktik 

Dakwah fi al-Mujtama' yang terstruktur. 

Program ini memberikan kesempatan bagi calon Da'i untuk menerapkan ilmu yang telah 

dipelajari, beradaptasi dengan realitas sosial, serta memahami dan mengatasi tantangan dakwah 

di lapangan, sehingga dakwah yang disampaikan menjadi lebih kontekstual dan relevan. 

Strategi ini menciptakan Da'i Multidimensi, yakni pribadi yang memiliki basis keilmuan 

mendalam, kemandirian karakter yang terpuji, dan keterampilan komunikasi serta pengabdian 

yang siap diterjunkan untuk membimbing dan melayani umat. 

Adaptasi Metode Dakwah di Era Digital 

Adaptasi pesantren di era digital berpusat pada pembentukan struktur dan mekanisme 

produksi konten yang sistematis. Strategi utamanya adalah: 

1. Pembentukan Tim Khusus Media Sosial (Tim Dakwah Digital): Tim ini terdiri dari santri 

dan asatidz terpilih yang memiliki kompetensi teknis (desain grafis, videografi, editing) 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652 

1649 

dan pemahaman keagamaan yang mendalam. Fungsi utama tim ini adalah menjadi 

produser, kurator, dan distributor konten dakwah resmi pesantren. 

2. Produksi Konten Dakwah yang Ringan, Inspiratif, dan Moderat: Konten yang diproduksi 

harus mematuhi tiga pilar utama agar efektif di ranah digital: 

a. Ringan (Relatable & Digestible): Konten dikemas dalam format yang pendek, padat, 

dan mudah dicerna. Penggunaan bahasa sehari-hari, visual menarik, dan musik latar 

yang sesuai sangat diutamakan. 

b. Inspiratif (Motivational & Solution-Oriented): Konten berfokus pada dimensi spiritual, 

akhlak, dan solusi praktis atas permasalahan hidup kontemporer, bukan hanya kajian 

fikih yang kaku. Contoh formatnya meliputi: Podcast Keislaman (tasawuf, etika bisnis 

Islam, parenting Islami) yang disajikan secara dialogis dan santai, Vlog Keislaman 

(Dokumentasi kegiatan pesantren, tutorial ibadah singkat, atau daily life santri yang 

menginspirasi), Konten Grafis/Reels (Kutipan hadis/ayat, quotes motivasi dari kyai, 

atau infografis tentang sejarah Islam yang dibalut desain modern).  

Semua konten harus merefleksikan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin, menjunjung tinggi 

toleransi (tasamuh), keseimbangan (tawazun), dan pemahaman keagamaan yang kontekstual 

terhadap budaya lokal (tafaquh fiddin). 

Penerapan strategi ini dilakukan melalui dua kanal utama yang saling mendukung: forum 

internal dan platform eksternal. 

 

a. Penguatan Internal: Pesan Keagamaan Dewan Kyai 

Tim khusus secara aktif bertugas untuk mendiseminasikan Sikap Keagamaan (Bahtsul 

Masail) yang telah disampaikan oleh Dewan Kyai atau pengasuh terhadap isu-isu krusial yang 

sedang hangat di masyarakat, seperti: Isu Politik (panduan moralitas dalam memilih pemimpin, 

pentingnya partisipasi politik yang damai, dan bahaya polarisasi), Isu Sosial (Tanggapan 

terhadap fenomena bullying, kesehatan mental dalam Islam, dan peran pemuda dalam 

pembangunan), dan Isu Ekonomi (kajian tentang keuangan syariah, riba digital, dan etika 

berbisnis online). 

Penyampaian sikap ini dilakukan melalui forum pengajian (seperti majelis mingguan, 

yang kemudian direkam) dan segera diunggah ke media sosial dengan caption yang jelas. Ini 

memastikan pesan keagamaan pesantren menjadi referensi utama yang cepat tanggap terhadap 

dinamika sosial. 

 

b. Rotasi Santri dan Program Partisipatif 

Untuk menumbuhkan kader dakwah digital dan memberikan variasi konten, pesantren 

menerapkan program partisipatif, salah satunya adalah Program Kultum (Kuliah Tujuh Menit) 

Ramadhan Bergiliran: Para santri secara bergantian menjadi penceramah dalam program 

Kultum harian selama bulan Ramadhan. Program ini direkam dan diunggah. Tujuannya adalah 

melatih kemampuan orasi santri dan menyajikan perspektif keagamaan dari sudut pandang 

generasi muda. Hal ini menciptakan rasa kepemilikan dan keterlibatan aktif santri dalam narasi 

dakwah digital. 

Adaptasi ini memberikan dampak signifikan terhadap eksistensi dan peran pesantren di 

masyarakat: 

a. Meningkatkan Jangkauan: Pesantren tidak lagi terbatas oleh pagar fisik. Pesan-pesan 

keagamaan yang moderat dapat menjangkau audiens global, termasuk diaspora 

Indonesia dan Muslim di negara lain. 

b. Menjadi Penyeimbang Narasi: Dengan konten yang berkualitas, pesantren berfungsi 

sebagai kontra-narasi terhadap ekstremisme, radikalisme, atau liberalisme agama yang 

tidak bertanggung jawab, menyediakan alternatif pemahaman Islam yang wasathiyah 

(moderat). 



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer 

1650 

c. Regenerasi Kader Dakwah: Santri yang terlibat dalam Tim Dakwah Digital dibekali 

dengan keterampilan dakwah kontemporer. Mereka akan menjadi ulama masa depan 

yang mahir dalam ilmu agama sekaligus piawai dalam teknologi informasi. 

d. Memperkuat Branding Lembaga: Citra pesantren yang adaptif, modern, dan relevan 

dengan zaman akan menarik minat orang tua dan calon santri yang ingin mendapatkan 

pendidikan agama yang utuh tanpa mengabaikan perkembangan teknologi. 

Peran Pesantren dalam Penguatan Moderasi Beragama 

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran 

fundamental dan strategis dalam menjaga kohesi sosial dan menyebarkan pemahaman 

keagamaan yang moderat (wasathiyah). Peran ini berakar kuat pada tradisi keilmuan dan 

metodologi pengajaran yang telah teruji selama berabad-abad. 

a. Penanaman Konsep Wasathiyah (Islam Moderat) 

Peran utama pesantren adalah menanamkan konsep Islam Wasathiyah, yang secara 

harfiah berarti ‘pertengahan’ atau ‘terbaik’. Konsep ini merupakan inti dari dakwah Islam 

Nusantara yang menjunjung tinggi keseimbangan antara spiritualitas dan realitas sosial. 

Penanaman nilai ini dilakukan melalui beberapa aspek: 

 

1) Kajian Kitab Kuning (Tradisi Intelektual) 

Moderasi beragama di pesantren diajarkan secara akademis dan filosofis melalui kajian 

kitab-kitab klasik (kitab kuning) dari berbagai mazhab. Pendekatan ini memastikan bahwa 

pemahaman moderat bukan sekadar slogan, melainkan hasil dari proses ilmiah yang mendalam. 

 Kitab-kitab Fiqih Syafi’i (yang mayoritas diajarkan di pesantren) dan kitab-kitab Ushul 

Fiqih mengajarkan tentang adanya perbedaan pendapat (ikhtilaf) yang sah di kalangan ulama. 

Santri dilatih untuk menghargai perbedaan mazhab dan mengakui bahwa kebenaran dalam 

fikih bersifat relatif, bukan tunggal. Ini menjadi landasan kuat untuk toleransi antarumat 

beragama dan toleransi internal sesama Muslim. 

Diajarkan melalui ilmu Tasawuf dan Akhlak. Tawazun menekankan pentingnya menjaga 

keseimbangan antara urusan duniawi (hablum minannas) dan urusan ukhrawi (hablum 

minallah), serta keseimbangan antara rasio (akal) dan wahyu (teks). Ini mencegah ekstremisme 

yang terlalu menitikberatkan pada ritual tanpa memedulikan sosial, atau sebaliknya. 

Konsep ta’adul mengajarkan keadilan yang tidak memihak, bahkan kepada diri sendiri 

atau kelompok. Dalam konteks sosial-politik, ini diwujudkan dalam sikap netral dan objektif 

dalam menilai suatu perkara, menjauhi fitnah, dan mengedepankan musyawarah mufakat. 

 

2) Kontekstualisasi Ajaran (Fiqih Kontemporer) 

Pesantren mengajarkan bahwa hukum Islam harus kontekstual (manhajiy) dengan realitas 

sosial dan budaya setempat. Ini dilakukan melalui forum seperti Bahtsul Masail (diskusi 

masalah keagamaan kontemporer), di mana santri dan kyai merumuskan solusi hukum atas isu-

isu modern (misalnya, e-commerce, etika digital, atau hoax) dengan merujuk pada kaidah ushul 

fikih. Pendekatan ini melahirkan Islam yang sholeh likulli zaman wa makan (relevan di setiap 

waktu dan tempat), menjauhkannya dari pandangan tekstualis yang kaku. 

b. Jaringan Alumni sebagai Agen Moderasi dan Perekat Sosial 

Pengaruh pesantren melampaui tembok madrasah melalui peran alumni yang tersebar 

luas, menjadikan mereka ujung tombak penguatan moderasi beragama di akar rumput. 

 

1) Penyebar Pemahaman Keagamaan yang Damai dan Inklusif 



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652 

1651 

Alumni pesantren yang sering disebut HIMATA (himpunan alumni Miftahut Taufiq) 

menempati berbagai posisi strategis, sebagian dari mereka ada yang menjadi guru ngaji, kyai 

kampung, dan penceramah di berbagai masjid dan majelis taklim. Dalam peran ini, mereka 

menerjemahkan ajaran wasathiyah ke dalam bahasa yang mudah dipahami oleh masyarakat 

awam, menanggapi isu-isu ekstrem dengan kearifan lokal, dan mencegah radikalisasi di tingkat 

komunitas. 

 Sebagian lain ada alumni yang menjadi politisi, anggota kepemerintahan, birokrat, atau 

pemimpin organisasi kemasyarakatan. Kehadiran mereka memastikan kebijakan publik dan 

narasi kebangsaan dijalankan dengan semangat inklusivitas, menjunjung tinggi Pancasila dan 

UUD 1945 sebagai konsensus kebangsaan yang sejalan dengan nilai-nilai Islam Wasathiyah. 

Alumni yang menjadi guru atau dosen mengintegrasikan nilai-nilai moderasi dalam 

kurikulum formal, membentuk karakter generasi muda yang menghargai perbedaan dan anti-

kekerasan. 

 

2) Perekat Sosial (Social Glue) 

Jaringan alumni berfungsi sebagai perekat sosial (social glue) yang kuat. Mereka 

mempertahankan koneksi dengan pesantren asal (sebagai sumber rujukan keilmuan) dan pada 

saat yang sama berinteraksi aktif dengan berbagai elemen masyarakat (lintas agama, lintas 

etnis, dan lintas ideologi). 

Mereka secara aktif terlibat dalam kegiatan sosial kemasyarakatan, seperti 

penanggulangan bencana, program pemberdayaan ekonomi umat, dan dialog antaragama. 

Keterlibatan ini membuktikan bahwa Islam tidak hanya mengatur ritual, tetapi juga menjadi 

solusi nyata bagi permasalahan sosial, memperkuat citra Islam yang produktif dan toleran. 

Dengan demikian, pesantren tidak hanya mencetak individu yang berilmu agama tinggi, 

tetapi juga kader bangsa yang matang, yang siap menjadi duta perdamaian dan penjaga nilai-

nilai moderasi di tengah keberagaman Indonesia. 

5. KESIMPULAN 

Pesantren memainkan peran strategis yang tak tergantikan dalam penguatan misi dakwah 

Islam di Indonesia. Peran ini tidak hanya dipertahankan secara tradisional melalui transfer ilmu, 

tetapi telah diadaptasi secara cerdas untuk menghadapi tantangan kontemporer, khususnya 

melalui inisiatif Dakwah Digital dan penegasan Moderasi Beragama. Keberhasilan pesantren 

dalam mencetak kader da'i yang adaptif menjamin kesinambungan dakwah Islam yang toleran, 

damai, dan relevan bagi masyarakat modern. 

6. REFERENSI 

Abidin, M. Z. (2020). Dakwah Dialogis dalam Masyarakat Multikultural. Pustaka Ilmu. 

Anwar, S. (2018). Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Pesantren: Model dan Implementasi. 

Humaniora Press. 

Azra, A. (2019). Islam Nusantara dan Tantangan Radikalisme. Kencana. 

Bruinessen, M. van. (2015). Rakyat Kecil, Islam dan Politik. Mizan. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai 

Masa Depan Indonesia. LP3ES. 

Fathurrochman, I. (2020). Manajemen Pendidikan Pesantren Dalam Membentuk Karakter 

Santri. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 112–130. 

Hasan, N. (2021). Dakwah Digital dan Perubahan Mediasi Keagamaan. Samudra Biru. 

Jalaluddin. (2017). Psikologi Dakwah: Teori dan Aplikasi. Rajawali Pers. 

Marwah, A. (2015). Dakwah Kultural Pesantren dan Islam Ramah. Jurnal Ilmu Dakwah, 35(1), 

23–40. 

Mastuhu. (2015). Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Balitbang Depag RI. 



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer 

1652 

Nata, A. (2016). Pendidikan Dalam Perspektif Islam. Kencana. 

Qardhawi, Y. (2016). Fiqh al-Da‘wah. Maktabah Wahbah. 

Rahmat, J. (2017). Islam Ramah: Membangun Civil Society. Remaja Rosdakarya. 

Shihab, M. Q. (2018). Membumikan Al-Qur’an: Konteks, Pesan, dan Tantangan Dakwah. 

Lentera Hati. 

Yasmadi. (2014). Modernisasi Pesantren. RajaGrafindo Persada. 
  


