Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan
Volume 6, No 6, January 2026, pp. 1643-1652

P-ISSN: 2721-2491 E-ISSN: 2721-2491

DOI: http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i6.941

Published By: CV. Rifainstitut

Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan
Pendidikan Islam Kontemporer

Asep Panji M!, Pujo Utomo?, Ulul Azmi A%, Dadan Suherdiana*"

Komunikasi Penyiaran Islam, Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

ARTICLE INFO

ABSTRAK

Article history:

Received November 24, 2025
Revised January 27, 2026
Accepted January 28, 2026
Available online January 28, 2026

Kata Kunci :

Pesantren, Dakwah, Pendidikan
Islam, Kontemporer, Moderasi
Beragama.

Keywords:

Islamic boarding schools, da'wah,
Islamic education, contemporary,
religious moderation.

[eNole

This is an open access article under the CC
BY-S4 license.

Copyright ©2026 by Author. Published by
CV. Rifainstitut

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran
multidimensi, tidak hanya sebagai pusat transmisi ilmu agama (tafaqqahu fiddin)
tetapi juga sebagai benteng moral dan agen penggerak dakwah (agent of da'wah).
Penelitian ini bertujuan menganalisis peran strategis pesantren dalam
memperkuat misi dakwah di tengah arus modernisasi dan tantangan
kontemporer, seperti isu radikalisme, polarisasi sosial, dan perkembangan
teknologi digital. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif
dengan pendekatan studi kasus pada pesantren Miftahut Taufiq di Kota
Bandung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa peran strategis pesantren
terwujud melalui tiga pilar: (1) Kaderisasi Da'i, melalui pembiasaan hidup
sederhana, kemandirian, dan penguasaan kitab kuning; (2) Adaptasi Metode
Dakwah, dengan mengintegrasikan media digital (Dakwah Digital) dan gerakan
sosial (Dakwah Komunitas); dan (3) Penguatan Moderasi Beragama, dengan
menanamkan nilai-nilai wasathiyah (moderat) melalui keteladanan Kyai dan
kurikulum Ahlussunnah wal Jama'ah. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pesantren tetap relevan dan krusial sebagai pilar utama penguatan dakwah Islam
yang kontekstual dan transformatif.

ABSTRACT

Islamic boarding schools, as the oldest Islamic educational institutions in
Indonesia, have a multidimensional role, not only as centers for the transmission
of religious knowledge (tafaqqahu fiddin) but also as moral fortresses and
agents of da'wah (agents of da'wah). This study aims to analyze the strategic
role of Islamic boarding schools in strengthening the mission of da'wah amidst
the current of modernization and contemporary challenges, such as the issue of
radicalism, social polarization, and the development of digital technology. The
research method used is descriptive qualitative with a case study approach at
the Miftahut Taufiq Islamic boarding school in Bandung City. The results of the
study indicate that the strategic role of Islamic boarding schools is realized
through three pillars: (1) Da'i Cadre Formation, through the habit of simple
living, independence, and mastery of yellow books; (2) Adaptation of Da'wah
Methods, by integrating digital media (Digital Da'wah) and social movements
(Community Da'wah); and (3) Strengthening Religious Moderation, by instilling
wasathiyah (moderate) values through the example of Kyai and the Ahlussunnah
wal Jama'ah curriculum. This study concludes that Islamic boarding schools
remain relevant and crucial as a key pillar for strengthening contextual and
transformative Islamic da'wabh.

1. PENDAHULUAN

Pesantren telah lama diakui sebagai institusi yang memiliki signifikansi historis, kultural,
dan edukatif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam di Nusantara. Sejak masa awal penyebaran
Islam, pesantren telah berfungsi sebagai basis komunitas, pusat keilmuan, dan laboratorium
sosial bagi masyarakat sekitar. Fungsi dasarnya adalah mencetak ulama dan kader-kader da'i
yang memiliki kedalaman ilmu agama (tafaqqahu fiddin) serta kesiapan untuk mengabdi di

tengah masyarakat.

*Corresponding author

E-mail addresses: dadansuherdiana@uinsgd.ac.id (Dadan Suherdiana)


http://doi.org/10.54543/syntaximperatif.v6i6.941
mailto:dadansuherdiana@uinsgd.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer

Di era kontemporer, misi dakwah menghadapi tantangan yang jauh lebih kompleks.
Globalisasi membawa dampak masif berupa pergeseran nilai, disrupsi digital, serta munculnya
berbagai narasi keagamaan ekstrem yang berpotensi memecah belah. Kebutuhan akan da'i yang
adaptif, literasi digital yang baik, dan pengarusutamaan moderasi beragama menjadi sangat
mendesak.

Oleh karena itu, penelitian ini berfokus secara spesifik pada bagaimana pesantren, sebagai
lembaga tradisional, mampu melakukan relevansi dan rekontekstualisasi perannya dalam
memperkuat misi dakwah agar tetap efektif dan solutif.

2. KAJIAN LITERATUR
Pesantren dan Tiga Fungsinya

Komponen Esensial Pesantren

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki struktur khas
yang membedakannya dari institusi pendidikan lainnya. Tradisi keilmuan dan pola hidup
komunal dalam pesantren dibangun melalui elemen-elemen fundamental yang telah dikaji oleh
banyak sarjana, salah satunya Zamakhsyari Dhofier. Dalam kajian klasiknya Tradisi Pesantren,
Dhofier menyebut bahwa suatu pesantren tidak dapat disebut pesantren bila tidak memiliki lima
unsur utama: kyai, santri, pondok, masjid, dan kitab kuning (Dhofier, 2011). Kelima unsur
tersebut merupakan fondasi historis yang dibangun secara turun temurun, menjadi sistem
organik yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain.

Kyai memegang posisi tertinggi dalam struktur pesantren. la berfungsi sebagai pemimpin
spiritual, penentu kebijakan pendidikan, dan pusat otoritas keilmuan. Figur kyai bukan sekadar
guru, tetapi simbol moralitas serta representasi intelektual Islam tradisional. Kharisma dan
otoritas kyai membentuk kultur kepatuhan santri sebagai bagian dari adab thalab al-‘ilm (etika
penuntut ilmu). Dhofier (Dhofier, 2011) menjelaskan bahwa sumber otoritas kyai bukan hanya
berasal dari kecakapan intelektual, tetapi juga legitimasi genealogis (nasab), spiritual, dan
keilmuan dalam tradisi sanad.

Santri, sebagai komponen kedua, merupakan komunitas pembelajar yang hidup dan
menempuh pendidikan di lingkungan pesantren. Mereka terdiri dari dua kategori: santri mukim
(yang menetap di asrama) dan santri kalong (yang hanya datang saat jadwal belajar). Santri
memiliki peran aktif tidak hanya dalam proses belajar, tetapi juga dalam menghidupkan tradisi
sosial, spiritual, dan kultural di pesantren. Menurut Bruinessen (Bruinessen, 2015), keberadaan
santri menciptakan dinamika sosial dan intelektual yang menjadi denyut nadi kehidupan
pesantren.

Pondok atau asrama adalah elemen fisik yang memungkinkan terbentuknya kultur belajar
yang intensif. Sistem pondok memfasilitasi pendidikan 24 jam, di mana pembiasaan akhlak,
kerja kolektif (gotong-royong), kedisiplinan, dan interaksi sosial berlangsung secara organik.
Lingkungan pondok juga mendukung transformasi watak dan nilai, sesuatu yang jarang
ditemukan pada institusi pendidikan formal modern.

Masjid menjadi pusat spiritual sekaligus ruang pembelajaran utama. Sejak abad ke-16
hingga kini, masjid pesantren berfungsi sebagai pusat kajian kitab, halagah, dan ritual ibadah.
Setiap santri menjadikan masjid sebagai pusat aktivitas harian, dari shalat berjamaah, pengajian
kitab, dzikir, hingga musyawarah. Masjid memperkuat karakter spiritual dan kedisiplinan
ibadah dalam diri santri (Yasmadi, 2014).

Terakhir, kitab kuning adalah sumber rujukan inti dalam tradisi pesantren. Kitab ini
mencakup berbagai disiplin ilmu klasik seperti fikih, tauhid, tafsir, hadits, akhlak-tasawuf,
hingga nahwu-sharaf. Sistem bandongan, sorogan, halagah, dan tahqiq al-nusus menjadi
metode khas pesantren dalam mengkaji kitab kuning, yang menekankan kombinasi hafalan,
pemahaman, analisis, dan internalisasi nilai. Menurut Mastuhu (Mastuhu, 2015), kitab kuning

1644



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652

tidak hanya berfungsi sebagai sumber ilmu, tetapi juga membentuk kerangka berpikir santri
dalam memahami realitas sosial dan keagamaan.

Dengan demikian, kelima komponen esensial pesantren bekerja secara harmonis
membentuk ekosistem pendidikan yang unik, memadukan ranah intelektual, spiritual, sosial,
dan moral dalam satu kesatuan.

Tiga Peran Utama Pesantren: Pendidikan, Dakwah, dan Pengabdian Masyarakat

Pesantren dalam perkembangan sejarahnya memiliki tiga fungsi utama yang menjadi ciri
kelembagaan: fungsi pendidikan, fungsi dakwah, dan fungsi pengabdian masyarakat. Ketiga
fungsi ini bukan hanya dirumuskan oleh para akademisi modern, tetapi telah menjadi praktik
historis pesantren sejak era Walisongo hingga era modern.

1) Fungsi Pendidikan

Pendidikan merupakan peran paling utama dan paling melekat dalam tradisi pesantren.
Sejak masa awal berdirinya, pesantren adalah pusat transmisi ilmu-ilmu keislaman dari
generasi ke generasi. Pendidikan di pesantren tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi
juga spiritual, moral, dan sosial. Dalam banyak kajian, pesantren disebut sebagai moral
community yang menekankan pendidikan karakter, akhlak, dan adab (Nata, 2016). Sistem
pengajaran berlapis mulai dari tafsir, ulumul Qur’an, hadits, fikih, hingga tasawuf membentuk
integrasi antara ilmu dan moralitas.

Selain itu, pesantren kontemporer telah mengembangkan sistem pendidikan modern
seperti sekolah formal, madrasah, hingga perguruan tinggi. Namun demikian, keunikan
pesantren tetap bertumpu pada struktur pendidikan berbasis keteladanan, pengasuhan, dan
kedisiplinan asrama. Model pendidikan ini dianggap efektif membentuk karakter religius,
kemandirian, dan etos kerja santri (Fathurrochman, 2020).

2) Fungsi Dakwah

Fungsi dakwah adalah perluasan dari peran pesantren sebagai pusat ilmu agama. Dakwah
di pesantren tidak hanya bermakna ceramah atau penyampaian ilmu, tetapi juga berupa
pendidikan moral, pembiasaan ibadah, hingga laku sosial yang mencerminkan nilai-nilai Islam.
Pesantren memberi model dakwah yang lebih bersifat inklusif dan kultural. Menurut Marwah
(Marwah, 2015), pesantren adalah agen penyebaran Islam ramah yang menyatu dengan budaya
lokal, seperti slametan, tahlilan, akad nikah adat, dan kegiatan sosial lainnya.

Dakwah pesantren juga berperan penting dalam merespons persoalan kontemporer seperti
radikalisme, intoleransi, dan kemiskinan spiritual. Pesantren sering menjadi penyeimbang bagi
gelombang ideologi transnasional yang mengedepankan puritanisme atau kekerasan. Karena
itu, dakwah berbasis pesantren dianggap sebagai benteng Islam moderat, toleran, dan
berkeadaban (Azra, 2019).

3) Fungsi Pengabdian Masyarakat

Fungsi ketiga adalah peran sosial pesantren dalam memberdayakan masyarakat sekitar.
Pengabdian masyarakat dilakukan melalui berbagai kegiatan, mulai dari pendidikan
masyarakat, penyuluhan agama, kesehatan, ekonomi, pemberdayaan perempuan, hingga
pelatihan keterampilan. Pesantren berfungsi sebagai community development center yang
mendampingi masyarakat agar memiliki kemandirian sosial dan ekonomi.

Dalam konteks kontemporer, banyak pesantren mengembangkan program ekonomi
seperti koperasi pesantren, pertanian terpadu, unit usaha, dan pelatihan kewirausahaan bagi
santri dan masyarakat. Hal ini membuat pesantren menjadi institusi sosial yang adaptif dan
dinamis dalam menjawab tantangan zaman. Menurut Anwar (Anwar, 2018), pesantren
memiliki potensi besar mengembangkan social entrepreneurship berbasis nilai-nilai Islam.

1645



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer
Sifat Peran Dakwah di Pesantren

Dakwah pesantren memiliki karakter unik yang membedakannya dari gerakan dakwah
lain, khususnya yang modernis atau transnasional. Sifat dakwah pesantren tidak hanya bersifat
kognitif berupa transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga mencakup afektif dan psikomotorik
melalui internalisasi nilai dan praktik langsung yang dikenal dengan istilah dakwah bil hal.
Konsep ini menjelaskan bahwa dakwah tidak hanya berupa ucapan, tetapi tindakan nyata yang
membawa perubahan sosial.

Pada aspek kognitif, dakwah disampaikan melalui pengajian rutin, pengajaran kitab
kuning, ceramah, dan halaqah. Aspek afektif muncul dari keteladanan kyai dan sistem
pendidikan akhlak yang menekankan rendah hati, kesabaran, toleransi, dan sopan santun.
Sementara aspek psikomotorik tercermin dalam praktik ibadah, aktivitas sosial, hingga
keterlibatan santri dalam kegiatan masyarakat seperti membantu hajatan, mengurus jenazah,
atau kerja bakti.

Dakwah bil hal menjadi karakter khas pesantren dalam mentransmisikan nilai Islam ke
dalam kehidupan nyata. Jalaluddin (Jalaluddin, 2017) menyebut bahwa dakwah bil hal lebih
efektif membentuk perubahan perilaku dibanding dakwah bil lisan, karena santri belajar
melalui praktik, pengasuhan, dan pembiasaan sehari-hari.

Dakwah dalam Konteks Kontemporer

a. Pendekatan Dakwah Kontemporer

Dalam konteks globalisasi, dakwah mengalami transformasi besar akibat kemajuan
teknologi informasi, dinamika sosial, serta munculnya tantangan ideologis seperti radikalisme,
liberalisme, dan perubahan nilai budaya. Karena itu, dakwah kontemporer dituntut mengadopsi
pendekatan yang lebih relevan dan adaptif. Al-Qur’an sendiri telah memberikan tiga prinsip
pendekatan dakwah yang sangat penting, yaitu: hikmah, mau‘izhah hasanah, dan mujadalah
billati hiya ahsan (QS. An-Nahl: 125).

1) Pendekatan Hikmah (Bijaksana)

Pendekatan hikmah menekankan kebijaksanaan, kesesuaian konteks, dan kedalaman
pengetahuan. Dakwah dengan hikmah tidak menggunakan kekerasan, paksaan, atau kecaman,
tetapi mengajak dengan argumentasi yang kuat dan cara yang lembut. Menurut Shihab (Shihab,
2018), hikmah dalam dakwah berarti kemampuan memahami kondisi psikologis audiens,
budaya lokal, serta memilih metode yang tepat untuk setiap situasi.

2) Mau’izhah Hasanah (Pendekatan Persuasif)

Pendekatan ini menggunakan nasihat yang baik dan menyentuh hati. Mau‘izhah hasanah
mengajak manusia melalui kata-kata lembut, kisah inspiratif, dan pembelajaran moral yang
menyentuh sisi emosional. Ulama kontemporer seperti Qardhawi (Qardhawi, 2016) menyebut
bahwa mau‘izhah hasanah sangat relevan dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia,
karena mengutamakan kedamaian dan nilai kemanusiaan.

3) Mujadalah Billati Hiya Ahsan (Dialog Humanis)

Dialog dalam dakwah harus dilakukan dengan cara terbaik: rasional, ilmiah, santun, dan
berorientasi pada perdamaian. Dalam konteks modern, metode ini sangat penting menghadapi
perdebatan publik di media sosial, isu-isu radikalisme, hingga perbedaan pendapat antar
kelompok. Abidin (Abidin, 2020) menjelaskan bahwa dakwah dialogis dapat mereduksi
konflik, menciptakan ruang komunikasi antaragama, dan memperkuat harmoni sosial.

1646



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652
b. Pengukuran Keberhasilan Dakwah Kontemporer

Keberhasilan dakwah tidak lagi diukur hanya dari jumlah jamaah atau banyaknya santri.
Dakwah kontemporer diukur berdasarkan kemampuan menghasilkan perubahan sosial positif
dan adaptasi teknologi.

1) Perubahan Sosial Positif
Dakwah yang berhasil mampu memperbaiki moral masyarakat, mendorong partisipasi
sosial, memajukan pendidikan, dan menekan penyebaran radikalisme. Islam sebagai rahmatan
lil ‘alamin harus tercermin dalam gerakan dakwah yang mendorong perdamaian, toleransi,
keadilan, dan kesejahteraan. Menurut Rahmat (Rahmat, 2017), dakwah yang efektif adalah
dakwah yang berkontribusi pada terwujudnya civil society yang kuat.

2) Pemanfaatan Teknologi (Dakwah Digital)

Era digital membuat dakwah tidak lagi terbatas di masjid, pesantren, atau majelis taklim.
Dakwah kini dilakukan melalui media sosial, podcast, YouTube, aplikasi dakwah, bahkan
artificial intelligence. Pesantren kontemporer mulai memanfaatkan media digital untuk
memperluas jangkauan dakwah. Menurut Hasan (Hasan, 2021), dakwah digital adalah fase
baru perkembangan dakwah Islam yang menuntut kemampuan literasi digital, kreativitas
konten, dan etika bermedia.

Peran pesantren dalam dakwah digital menjadi sangat strategis karena pesantren memiliki
legitimasi moral dan basis massa yang kuat. Jika pesantren mampu mengisi ruang digital
dengan narasi moderat, toleran, dan damai, maka ruang maya tidak akan dikuasai oleh
kelompok radikal.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Pendekatan
kualitatif dipilih karena penelitian ini berupaya memahami secara mendalam fenomena dakwah
yang berlangsung di Pondok Pesantren Miftahut Taufig, Kecamatan Cibiru, Kota Bandung.
Studi kasus dipandang relevan karena penelitian difokuskan pada satu lokasi dan satuan sosial
tertentu, sehingga memungkinkan peneliti menggali secara komprehensif dinamika yang
terjadi di dalamnya.

Penelitian dilaksanakan di Pondok Pesantren Miftahut Taufiq yang beralamat di
Kecamatan Cibiru, Kota Bandung. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan bahwa
pesantren tersebut memiliki tradisi dakwah yang khas, baik melalui kegiatan internal maupun
eksternal. Penelitian berlangsung selama 20 hari, yaitu mulai tanggal 10 November 2025
hingga 30 November 2025.

Subjek penelitian terdiri atas beberapa unsur yang dianggap representatif dalam
menggambarkan praktik dakwah di pesantren, yaitu, Kyai/Pengasuh sebagai figur sentral yang
memimpin dan mengarahkan kegiatan dakwah, Ustadz/Ustadzah sebagai tenaga pendidik yang
terlibat langsung dalam proses pembelajaran dan pembinaan santri, Santri dan Alumni sebagai
penerima sekaligus pelaksana dakwah yang dapat memberikan perspektif mengenai
keberlanjutan tradisi dakwah pesantren.

1647



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Strategi Kaderisasi Da'i (Internal Pesantren)
Penguatan Aspek Tafaqquh Fiddin dan Kemandirian

Fokus utama strategi ini adalah membekali calon da'i dengan pondasi keilmuan yang kuat
dan membentuk karakter pribadi yang kokoh.

1) Pendalaman Ilmu Agama (Tafaqquh Fiddin)

Strategi ini menekankan pada penguasaan kitab-kitab induk (kutubussalaf atau kitab
kuning) dalam disiplin ilmu Fikih, Akhlak/Tasawuf, dan Ushul Fikih. Tujuannya adalah agar
calon Da'i memiliki otoritas keilmuan (marja') yang memadai, mampu menganalisis
permasalahan umat, dan menyampaikan ajaran agama secara benar dan berlandaskan dalil yang
kuat.

2) Pembentukan Karakter Mandiri (Dakwah bil Hal)

Penguatan karakter dilakukan melalui sistem asrama (boarding system) yang cukup ketat,
menuntut santri untuk hidup disiplin, mandiri, dan sederhana. Santri dibiasakan mengurus diri
sendiri dan lingkungan, sehingga terbentuk mental yang kuat dan tidak bergantung pada orang
lain. Kesederhanaan dan kedisiplinan ini merupakan praktik Dakwah bil Hal, di mana akhlak
dan perilaku Da'i menjadi teladan nyata bagi masyarakat.

a. Program Public Speaking dan Pengabdian
Strategi ini berfokus pada pengasahan keterampilan komunikasi (retorika dakwah) dan
pengalaman lapangan sebagai bekal praktik langsung di masyarakat.

1) Latihan Keterampilan Public Speaking (Muhadharah)

Pesantren mewajibkan santri mengikuti program latihan pidato rutin (Muhadharah) dan
tabligh. Kegiatan ini melatih santri untuk berbicara di depan umum secara sistematis, persuasif,
dan percaya diri, baik dalam bahasa Indonesia maupun bahasa asing yang relevan.

Tujuan program ini adalah menyiapkan Da'i yang piawai dalam Dakwah bil Lisan
(dakwah dengan perkataan) serta memiliki kemampuan menyampaikan pesan agama (Tabligh)
secara efektif.

2) Praktik Pengabdian Masyarakat (Dakwah fi al-Mujtama')

Santri diwajibkan untuk mengikuti praktik pengabdian di tengah masyarakat, seperti
partisipasi dalam kegiatan pembangunan fasilitas umum, pemandian jenazah atau praktik
Dakwah fi al-Mujtama' yang terstruktur.

Program ini memberikan kesempatan bagi calon Da'i untuk menerapkan ilmu yang telah
dipelajari, beradaptasi dengan realitas sosial, serta memahami dan mengatasi tantangan dakwah
di lapangan, sehingga dakwah yang disampaikan menjadi lebih kontekstual dan relevan.

Strategi ini menciptakan Da'i Multidimensi, yakni pribadi yang memiliki basis keilmuan
mendalam, kemandirian karakter yang terpuji, dan keterampilan komunikasi serta pengabdian
yang siap diterjunkan untuk membimbing dan melayani umat.

Adaptasi Metode Dakwah di Era Digital

Adaptasi pesantren di era digital berpusat pada pembentukan struktur dan mekanisme
produksi konten yang sistematis. Strategi utamanya adalah:

1. Pembentukan Tim Khusus Media Sosial (Tim Dakwah Digital): Tim ini terdiri dari santri

dan asatidz terpilih yang memiliki kompetensi teknis (desain grafis, videografi, editing)

1648



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652

dan pemahaman keagamaan yang mendalam. Fungsi utama tim ini adalah menjadi

produser, kurator, dan distributor konten dakwah resmi pesantren.

2. Produksi Konten Dakwah yang Ringan, Inspiratif, dan Moderat: Konten yang diproduksi
harus mematuhi tiga pilar utama agar efektif di ranah digital:

a. Ringan (Relatable & Digestible): Konten dikemas dalam format yang pendek, padat,
dan mudah dicerna. Penggunaan bahasa sehari-hari, visual menarik, dan musik latar
yang sesuai sangat diutamakan.

b. Inspiratif (Motivational & Solution-Oriented): Konten berfokus pada dimensi spiritual,
akhlak, dan solusi praktis atas permasalahan hidup kontemporer, bukan hanya kajian
fikih yang kaku. Contoh formatnya meliputi: Podcast Keislaman (tasawuf, etika bisnis
Islam, parenting Islami) yang disajikan secara dialogis dan santai, Vlog Keislaman
(Dokumentasi kegiatan pesantren, tutorial ibadah singkat, atau daily life santri yang
menginspirasi), Konten Grafis/Reels (Kutipan hadis/ayat, quotes motivasi dari kyai,
atau infografis tentang sejarah Islam yang dibalut desain modern).

Semua konten harus merefleksikan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin, menjunjung tinggi
toleransi (tasamuh), keseimbangan (tawazun), dan pemahaman keagamaan yang kontekstual
terhadap budaya lokal (tafaquh fiddin).

Penerapan strategi ini dilakukan melalui dua kanal utama yang saling mendukung: forum
internal dan platform eksternal.

a. Penguatan Internal: Pesan Keagamaan Dewan Kyai

Tim khusus secara aktif bertugas untuk mendiseminasikan Sikap Keagamaan (Bahtsul
Masail) yang telah disampaikan oleh Dewan Kyai atau pengasuh terhadap isu-isu krusial yang
sedang hangat di masyarakat, seperti: Isu Politik (panduan moralitas dalam memilih pemimpin,
pentingnya partisipasi politik yang damai, dan bahaya polarisasi), Isu Sosial (Tanggapan
terhadap fenomena bullying, kesehatan mental dalam Islam, dan peran pemuda dalam
pembangunan), dan Isu Ekonomi (kajian tentang keuangan syariah, riba digital, dan etika
berbisnis online).

Penyampaian sikap ini dilakukan melalui forum pengajian (seperti majelis mingguan,
yang kemudian direkam) dan segera diunggah ke media sosial dengan caption yang jelas. Ini
memastikan pesan keagamaan pesantren menjadi referensi utama yang cepat tanggap terhadap
dinamika sosial.

b. Rotasi Santri dan Program Partisipatif

Untuk menumbuhkan kader dakwah digital dan memberikan variasi konten, pesantren
menerapkan program partisipatif, salah satunya adalah Program Kultum (Kuliah Tujuh Menit)
Ramadhan Bergiliran: Para santri secara bergantian menjadi penceramah dalam program
Kultum harian selama bulan Ramadhan. Program ini direkam dan diunggah. Tujuannya adalah
melatih kemampuan orasi santri dan menyajikan perspektif keagamaan dari sudut pandang
generasi muda. Hal ini menciptakan rasa kepemilikan dan keterlibatan aktif santri dalam narasi
dakwah digital.

Adaptasi ini memberikan dampak signifikan terhadap eksistensi dan peran pesantren di
masyarakat:

a. Meningkatkan Jangkauan: Pesantren tidak lagi terbatas oleh pagar fisik. Pesan-pesan
keagamaan yang moderat dapat menjangkau audiens global, termasuk diaspora
Indonesia dan Muslim di negara lain.

b. Menjadi Penyeimbang Narasi: Dengan konten yang berkualitas, pesantren berfungsi
sebagai kontra-narasi terhadap ekstremisme, radikalisme, atau liberalisme agama yang
tidak bertanggung jawab, menyediakan alternatif pemahaman Islam yang wasathiyah
(moderat).

1649



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer

c. Regenerasi Kader Dakwah: Santri yang terlibat dalam Tim Dakwah Digital dibekali
dengan keterampilan dakwah kontemporer. Mereka akan menjadi ulama masa depan
yang mahir dalam ilmu agama sekaligus piawai dalam teknologi informasi.

d. Memperkuat Branding Lembaga: Citra pesantren yang adaptif, modern, dan relevan
dengan zaman akan menarik minat orang tua dan calon santri yang ingin mendapatkan
pendidikan agama yang utuh tanpa mengabaikan perkembangan teknologi.

Peran Pesantren dalam Penguatan Moderasi Beragama

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran
fundamental dan strategis dalam menjaga kohesi sosial dan menyebarkan pemahaman
keagamaan yang moderat (wasathiyah). Peran ini berakar kuat pada tradisi keilmuan dan
metodologi pengajaran yang telah teruji selama berabad-abad.

a. Penanaman Konsep Wasathiyah (Islam Moderat)

Peran utama pesantren adalah menanamkan konsep Islam Wasathiyah, yang secara
harfiah berarti ‘pertengahan’ atau ‘terbaik’. Konsep ini merupakan inti dari dakwah Islam
Nusantara yang menjunjung tinggi keseimbangan antara spiritualitas dan realitas sosial.
Penanaman nilai ini dilakukan melalui beberapa aspek:

1) Kajian Kitab Kuning (Tradisi Intelektual)

Moderasi beragama di pesantren diajarkan secara akademis dan filosofis melalui kajian
kitab-kitab klasik (kitab kuning) dari berbagai mazhab. Pendekatan ini memastikan bahwa
pemahaman moderat bukan sekadar slogan, melainkan hasil dari proses ilmiah yang mendalam.

Kitab-kitab Figih Syafi’i (yang mayoritas diajarkan di pesantren) dan kitab-kitab Ushul
Fiqih mengajarkan tentang adanya perbedaan pendapat (ikhtilaf) yang sah di kalangan ulama.
Santri dilatih untuk menghargai perbedaan mazhab dan mengakui bahwa kebenaran dalam
fikih bersifat relatif, bukan tunggal. Ini menjadi landasan kuat untuk toleransi antarumat
beragama dan toleransi internal sesama Muslim.

Diajarkan melalui ilmu Tasawuf dan Akhlak. Tawazun menekankan pentingnya menjaga
keseimbangan antara urusan duniawi (hablum minannas) dan urusan ukhrawi (hablum
minallah), serta keseimbangan antara rasio (akal) dan wahyu (teks). Ini mencegah ekstremisme
yang terlalu menitikberatkan pada ritual tanpa memedulikan sosial, atau sebaliknya.

Konsep ta’adul mengajarkan keadilan yang tidak memihak, bahkan kepada diri sendiri
atau kelompok. Dalam konteks sosial-politik, ini diwujudkan dalam sikap netral dan objektif
dalam menilai suatu perkara, menjauhi fitnah, dan mengedepankan musyawarah mufakat.

2) Kontekstualisasi Ajaran (Fiqih Kontemporer)

Pesantren mengajarkan bahwa hukum Islam harus kontekstual (manhajiy) dengan realitas
sosial dan budaya setempat. Ini dilakukan melalui forum seperti Bahtsul Masail (diskusi
masalah keagamaan kontemporer), di mana santri dan kyai merumuskan solusi hukum atas isu-
isu modern (misalnya, e-commerce, etika digital, atau hoax) dengan merujuk pada kaidah ushul
fikih. Pendekatan ini melahirkan Islam yang sholeh likulli zaman wa makan (relevan di setiap
waktu dan tempat), menjauhkannya dari pandangan tekstualis yang kaku.

b. Jaringan Alumni sebagai Agen Moderasi dan Perekat Sosial

Pengaruh pesantren melampaui tembok madrasah melalui peran alumni yang tersebar
luas, menjadikan mereka ujung tombak penguatan moderasi beragama di akar rumput.

1) Penyebar Pemahaman Keagamaan yang Damai dan Inklusif

1650



Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, Volume 6, No 6, January, 2026, pp. 1643-1652

Alumni pesantren yang sering disebut HIMATA (himpunan alumni Miftahut Taufiq)
menempati berbagai posisi strategis, sebagian dari mereka ada yang menjadi guru ngaji, kyai
kampung, dan penceramah di berbagai masjid dan majelis taklim. Dalam peran ini, mereka
menerjemahkan ajaran wasathiyah ke dalam bahasa yang mudah dipahami oleh masyarakat
awam, menanggapi isu-isu ekstrem dengan kearifan lokal, dan mencegah radikalisasi di tingkat
komunitas.

Sebagian lain ada alumni yang menjadi politisi, anggota kepemerintahan, birokrat, atau
pemimpin organisasi kemasyarakatan. Kehadiran mereka memastikan kebijakan publik dan
narasi kebangsaan dijalankan dengan semangat inklusivitas, menjunjung tinggi Pancasila dan
UUD 1945 sebagai konsensus kebangsaan yang sejalan dengan nilai-nilai Islam Wasathiyah.

Alumni yang menjadi guru atau dosen mengintegrasikan nilai-nilai moderasi dalam
kurikulum formal, membentuk karakter generasi muda yang menghargai perbedaan dan anti-
kekerasan.

2) Perekat Sosial (Social Glue)

Jaringan alumni berfungsi sebagai perekat sosial (social glue) yang kuat. Mereka
mempertahankan koneksi dengan pesantren asal (sebagai sumber rujukan keilmuan) dan pada
saat yang sama berinteraksi aktif dengan berbagai elemen masyarakat (lintas agama, lintas
etnis, dan lintas ideologi).

Mereka secara aktif terlibat dalam kegiatan sosial kemasyarakatan, seperti
penanggulangan bencana, program pemberdayaan ekonomi umat, dan dialog antaragama.
Keterlibatan ini membuktikan bahwa Islam tidak hanya mengatur ritual, tetapi juga menjadi
solusi nyata bagi permasalahan sosial, memperkuat citra Islam yang produktif dan toleran.

Dengan demikian, pesantren tidak hanya mencetak individu yang berilmu agama tinggi,
tetapi juga kader bangsa yang matang, yang siap menjadi duta perdamaian dan penjaga nilai-
nilai moderasi di tengah keberagaman Indonesia.

5. KESIMPULAN

Pesantren memainkan peran strategis yang tak tergantikan dalam penguatan misi dakwah
Islam di Indonesia. Peran ini tidak hanya dipertahankan secara tradisional melalui transfer ilmu,
tetapi telah diadaptasi secara cerdas untuk menghadapi tantangan kontemporer, khususnya
melalui inisiatif Dakwah Digital dan penegasan Moderasi Beragama. Keberhasilan pesantren
dalam mencetak kader da'i yang adaptif menjamin kesinambungan dakwah Islam yang toleran,
damai, dan relevan bagi masyarakat modern.

6. REFERENSI

Abidin, M. Z. (2020). Dakwah Dialogis dalam Masyarakat Multikultural. Pustaka Ilmu.

Anwar, S. (2018). Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Pesantren: Model dan Implementasi.
Humaniora Press.

Azra, A. (2019). Islam Nusantara dan Tantangan Radikalisme. Kencana.

Bruinessen, M. van. (2015). Rakyat Kecil, Islam dan Politik. Mizan.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai
Masa Depan Indonesia. LP3ES.

Fathurrochman, I. (2020). Manajemen Pendidikan Pesantren Dalam Membentuk Karakter
Santri. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 112—-130.

Hasan, N. (2021). Dakwah Digital dan Perubahan Mediasi Keagamaan. Samudra Biru.

Jalaluddin. (2017). Psikologi Dakwah: Teori dan Aplikasi. Rajawali Pers.

Marwabh, A. (2015). Dakwah Kultural Pesantren dan Islam Ramah. Jurnal llmu Dakwah, 35(1),
23-40.

Mastuhu. (2015). Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Balitbang Depag RI.

1651



Panji M et.al/ Peran Strategis Pesantren dalam Penguatan Misi Dakwah dan Pendidikan Islam Kontemporer

Nata, A. (2016). Pendidikan Dalam Perspektif Islam. Kencana.
Qardhawi, Y. (2016). Figh al-Da ‘wah. Maktabah Wahbah.
Rahmat, J. (2017). Islam Ramah: Membangun Civil Society. Remaja Rosdakarya.

Shihab, M. Q. (2018). Membumikan Al-Qur’an: Konteks, Pesan, dan Tantangan Dakwah.
Lentera Hati.

Yasmadi. (2014). Modernisasi Pesantren. RajaGrafindo Persada.

1652



